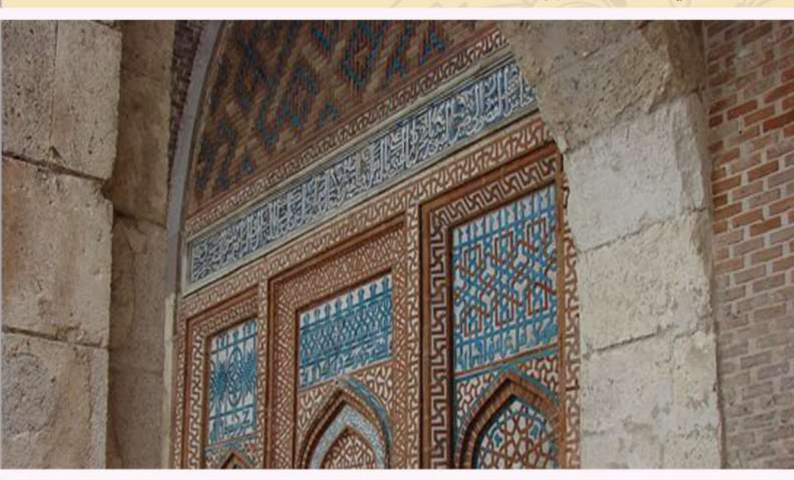
INTERNATIONAL JOURNAL FOR ARABIC LINGUISTICS AND LITERATURE STUDIES

# المجلة الدولية للدراسات اللغوية والأربية العربية

مجلة دورية محكمة ومفهرسة



ISSN 2663-5860 (Online) ISSN 2663-5852 (Print)

المجلد٢- العدد٢، حزيران ٢٠٢٠

Vol.2 Issue.2, June 2020

تصدرعز



رفاد للدراسات والأبحاث-الأردن

Refaad for Studies and Research - Jordan

www.refaad.com

# المجلة الدولية للدراسات اللغوية والأدبية العربية المجلد الثاني - العدد الثاني، حزيران ٢٠٢٠

#### رئيس التحرير

الدكتور سامي محمد عبابنة الجامعة الأردنية- الأردن

سكرتاريا التحرير م. سوزان السلايمه

#### الهيئة الاستشارية

جامعة اليرموك- الأردن جامعة محمد الخامس- المغرب جامعة اليرموك- الأردن

جامعة كورنيل الولايات المتحدة الأمريكية- مدير برنامج اللغة العربية

الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة- السعودية

الأستاذ الدكتور علي الشرع الأستاذ الدكتور محمد غاليم الأستاذ الدكتور موسى ربابعة الأستاذ الدكتور منذريونس الأستاذ الدكتور محمد الشنطي

## هيئة التحرير

جامعة العلوم الإسلامية العالمية الأردن جامعة الموصل- العراق الجامعة الأردنية- الأردن جامعة أكلوهوما- الولايات المتحدة الأمريكية جامعة السلطان قابوس- عُمان جامعة البتراء- الأردن جامعة اليرموك- الأردن جامعة المحمّد بوقرة بومرداس - الجزائر الأستاذ الدكتور محمود عبيدات الأستاذ الدكتورة عشتار داود الدكتور يوسف حمدان الدكتور محمد المصري الدكتور إحسان صادق اللواتي الدكتور سميح مقدادي الدكتور مصطفى الحيادرة الدكتورة فتيحة شفيري

#### التعريف بالمجلة

تهتم المجلة بنشر البحوث الأصيلة المبتكرة ذات الصلة بعلوم اللغة العربية وآدابها المختلفة؛ بهدف نشر المعرفة المتخصصة ومعالجة القضايا والمشكلات المرتبطة بالظواهر اللغوية والأدبية، وما يتصل بها من طرق التفكير والتحليل لمستويات اللغة وظواهر الأدب ونقده عند العرب قديمًا وحديثًا، وصلة ذلك كلّه بمستجدات الحياة والتفكير العلمي، وفق رؤية عصرية جادة.

#### أهداف المجلة:

تهدف المجلة إلى خدمة اللغة العربية وآدابها بتنشيط حركة البحث العلمي في قضاياها، من خلال إتاحة الفرصة للمفكرين وللباحثين لنشر نتاجهم العلمي والبحثي، الذي تتوفر فيه شروط البحث العلمي الرصين، ومتابعة ما يستجد من نتاج علمي في اللغويات النظرية والتطبيقية، والآداب المقارنة، وتشجيع الدراسات والبحوث الأصيلة، التي تراعي شروط البحث العلمي، من حيث: أصالة الفكر، ووضوح المنهجية، ودقة التوثيق، والجودة العالية، وجدّية الطرح.

عنوان المراسلة:

المجلة الدولية للدراسات اللغوية والأدبية العربية

International Journal for Arabic Linguistics and Literature Studies (JALLS)

رفاد للدراسات والابحاث – الاردن

Refaad for Studies and Research

Bulding Ali altal-Floor 1, Abdalqader al Tal Street -21166 Irbid - Jordan

Tel: +962-27279055

Email: editorjalls@refaad.com, info@refaad.com

Website: http://www.refaad.com/views/JALS/home.aspx

جميع الآراء التي تتضمنها هذه المجلة تعبّر عن وجهة نظر كاتبها ولا تعبر عن رأى المجلة وبالتالي فهي ليست مسؤولة عنها

#### قواعد النشر

- ان يكون البحث أصيلاً وتتوافر فيه شروط البحث العلمي المعتمد على القواعد العلمية والمنهجية المتعارف عليها في كتابة البحوث الأكاديمية.
- ٢. يُرسل البحث باللغة العربية أو الإنجليزية على بريد المجلة، بحيث يكون مكتوباً على الحاسوب على برنامج مايكروسوفت وورد بصيغة (doc) أو (docx).
  - ". يُكتب البحث على ملف A4 بهوامش افتراضية ٢سم من أعلى و ١,٥سم من أسفل و ٢,٩سم من اليمين واليسار.
    - ٤. يكون تباعد الأسطر ١ وخط الكتابة باللغة العربية (Sakkal Majalla) وبخط ١٤ للعناوين و ١٢ للمتن.
      - ه. يكون خط الكتابة باللغة الإنجليزية (Times New Roman) وبخط ١٤ للعناوبن و ١٢ للمتن.
      - ٦. لا تزبد عدد صفحات البحث عن ٣٠ صفحة بما فيها الملخص وصفحة العنوان وقائمة المراجع.
- ٧٠ يحتوي البحث على ملخصين باللغتين العربية والإنجليزية وبواقع ١٥٠ كلمة على صفحة مستقلة، على أن يتبع كل ملخص
  بالكلمات المفتاحية التى تمكن الآخرين من الوصول إلى البحث من خلال قواعد البيانات.
  - ٨. يُراجع الباحث بحثه مراجعة لغوية ونحوية وإملائية.
- ٩. يلتزم الباحث بقواعد الاقتباس والرجوع إلى المصادر الأولية وأخلاقيات النشر العلمي وتحتفظ المجلة بحقها في رفض البحث
  دون إبداء الأسباب.
  - ١٠. اعتماد منهجية واضحة في كتابة البحث بحيث يحتوى على العناصر المتسلسلة الآتية:
- المقدمة: وتتضمن الإطار النظرى للبحث وتكون الدراسات السابقة، مشكلة الدراسة وأسئلتها أو فرضياتها جزءاً منها.
  - أهمية الدراسة
  - محددات الدراسة (الزمانية، المكانية، والموضوعية) إن وجدت.
    - التعريفات بالمصطلحات.
      - إجراءات الدراسة.
      - النتائج ومناقشتها.
        - التوصيات.
          - المراجع.
    - يراعى في كتابة المراجع الالتزام بتوثيق(APA) التالى:
  - يُشار إلى المراجع في المتن باسم المؤلف وسنة النشر بين قوسين. مثال: داود، ٢٠١٦، . 1991
- توثق المصادر والمراجع في قائمة واحدة في نهاية البحث، وترتب هجائياً حسب اسمالمؤلف، باللغتين العربية أوالانجليزية هكذا: (اسم العائلة، أول حرف من الاسم الأول للمؤلف (سنة النشر) عنوان الكتاب، رقم الطبعة مدينة النشر: دار النشر. ص: من- إلى). مثال:
  - العمري، ن. (١٩٩٩) تاريخ العرب قبل الإسلام، ط١ مصر: دار المعارف. ص١٦٠-١٨٠.
  - Rivera, J., and Rice, M. (2002). A Comparison of Student Outcomes and Satisfaction Between Traditional and Web-Based Course Offerings, Jordan.p100
- ١٢. إدراج أسماء الباحثين ومؤسسات عملهم وأرقام هواتفهم والبريد الإلكتروني على الصفحة الأولى من البحث باللغتين العربية والإنجليزية.

- 17. إرسال جميع محتويات بحثك (متن البحث الملاحق أو الأدوات) بصيغة الورد إلى البريد الإلكتروني التالي: PDF أو من خلال التسليم الإلكتروني في المجلة، ولن يقبل أي ملف بصيغة PDF
- 1٤. يُعرض البحث على اثنين من المحكمين العلميين في ذات تخصص البحث وعند تعارض حكمهما على البحث يعرض على محكم ثالث وبكون قراره هو المرجح في قبول البحث أو رفضه.
- ١٥. يلتزم الباحث/ الباحثون بإجراء التعديلات التي طلبها المحكمون وفي حالة عدم الرغبة في تعديل بعض الملاحظات يقوم بكتابة رد علي مبرر ليعرض على هيئة التحرير، وفي حالة اقتناعها برد الباحث لا يتم تعديل الملاحظة، وإن لم يكن هناك رد علي مبرر يلتزم الباحث بملحوظات المحكمين كما هي.
- 17. يرسل الباحث/ الباحثون بحثهم بعد التعديل في ملف منفصل وملف آخر يحتوي على التعديلات التي قام بها وأرقام الصفحات، وتبرير على للملحوظات التي لم تعدل.
  - ١٧. إرسال تعهد بنقل حقوق النشر إلى المجلة وعدم التصرف في البحث إلى حين الحصول على رد نهائي من المجلة.
  - ١٨. يحصل الباحث على خطاب بقبول نشر البحث أو رفضه مع صورة من قرار المحكمين في خلال شهر على الأكثر.
    - ١٩. تحتفظ المجلة بحقها في إخراج البحث، وابراز عناوبنه بما يتناسب وأسلوبها في التحرير والنشر.
    - .٢٠ يستطيع الباحث الحصول على نسخة من بحثه (ملف pdf) من خلال الدخول على موقع المجلة الإلكتروني.

# فهرس المحتويات

|   | اسم البحث                                                                                                                    | رقم الصفحة |
|---|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|   | افتتاحية العدد                                                                                                               |            |
| ١ | علَّة الفَرْق في التّصريف العربيّ دراسة في بِنْيَة الكلمة                                                                    | ٤٦         |
| ۲ | إيان ألموند، المستشرقونَ الجددُ: صورُما بعد حداثية للإسلامِ من فوكو إلى بودريار ( لندن ونيويورك: دار أي. ب. توريس،<br>٢٠٠٧ ) | ٥٤         |
| ٣ | خصائص الإيقاع في بائيّة الخنساء                                                                                              | 09         |
| 4 | المعانسية كمن هيائد مفكرتنس                                                                                                  | ٧ <b>.</b> |

#### افتتاحية العدد

#### بسم الله الرّحمن الرّحيم

#### الحمد لله ربّ العالمين، والصِّلاة والسّلام على الرسول الكريم

تسعى المجلة الدّوليّة للدّراسات اللّغويّة والأدبيّة - بهذا العدد - إلى أنْ ترفدَ المجال الأكاديميّ العربيّ، المعنيّ باللّغة العربيّة وآدابها، بعددٍ من الأبحاث التي تثير الاهتمام بقضايا جادةٍ ومهمةٍ، وربما قادرة على استثارة الاهتمام والوعي بقضايا جديدةٍ إلى حدٍ ما.

فقد ضم هذا العددُ أربعة أبحاثٍ تناولتْ قضايا لغويّةٍ وفكريّةٍ وأدبيّةٍ ونقديّةٍ قديمةٍ وحديثةٍ، وقد توزع سعي الأبحاث المنشورة بين تقديم رؤىً جديدةٍ ومراجعاتٍ لمسائلَ قديمةٍ؛ ففي الدراسات اللغويّة يبحث حسين عباس الرفايعة في علّة الفرق في التّصريف العربيّ ليستجمع مسائل متناثرة في علم الصّرف ليكشف عمّا يجري من عمليات التحول الداخليّ في بنية الكلمة.

ويعرض فؤاد عبد المطلب لصورٍ ما بعد حداثيّة للإسلام من فوكو إلى بودريار من خلال عرضه لكتاب إيان ألموند "المستشرقون الجدد: صور ما بعد حداثيّة للإسلام" الصادر عن دار أي. ب. توريس ٢٠٠٧، وفيه يظهر كيف تشكلت صورة العالمين العربيّ والإسلاميّ في خطاب الحداثة الغربيّة بدراساتِ أبرز منظرها، وهي صورة مفعمة بالخوف والارتياب.

وفي المجال الأدبيّ يكشف محمد صالح الحمراوي عن خصائص الإيقاع في بائيّة الخنساء متناولاً هذه القضيّة التأسيسيّة في الشعر العربيّ نظرًا وتطبيقًا يظهر صلة الإيقاع الشّعريّ بحال منتج النّص الشعريّ توترًا وهدوءًا.

وتأتي دراسة بدر الدين القاسميّ في إطار المراجعات العلمية للمفاهيم النّقديّة، فيكشف عن صلة الرومانسيّة بالفكر التنويريّ بما يسلط الضّوء على جانب مهم من العلاقة الحرجة بين الرومانسيّة وفكر التنوير في عصر الأنوار؛ إذا عدّت الرومانسيّة في ذلك العصر الطفل المشكلة لهذا الفكر.

وختامًا تأمل المجلة الدّوليّة للدّراسات اللّغويّة والأدبيّة أنْ يجد الباحثون والأكاديميون في هذا العدد ما هو نافعٌ وقادرٌ على استثارة التساؤلات وإثارة التفكير في القضايا المطروحة أكثر مما يمكن أنْ يكون عرضًا لمسلماتٍ وحقائق ثابتةٍ.

والله من وراء من الْقصد

رئيس هيئة التّحربر



#### المجلة الدولية للدراسات اللغوية والأدبية العربية

#### International Journal for Arabic Linguistics and Literature Studies (JALLS)

Journal Homepage: https://www.refaad.com/views/JALS/home.aspx ISSN: 2663-5860(Online) 2663-5852(Print)



## علَّة الفَرْق في التّصريف العربيّ دراسة في بنْيَة الكلمة

#### حسين عبّاس الرفايعة

أستاذ اللغة العربية وآدابها- جامعة العلوم الإسلاميّة العالمية- الأردن drhussen948@yahoo.com

تاريخ استلام البحث: ٥/٥/٠١٠ تاريخ قبول البحث: ٢٠٢٠/٦/١٣ تاريخ استلام البحث: ٥/٥/٠١٠ DOI: https://doi.org/10.31559/JALLS2020.2.2.1

#### الملّخص:

يرمي هذا البحث إلى الكشف عن القيمة الدّلاليّة لعلّة الفَرْق في المسائل الصّرفيّة التي وقف عليها التّصريفيّون القدامى- دون المحدثين- في مظائهم دون أنْ يفردوا لها باباً؛ لذا اهتبل هذا البحث بجمع بعض مسائلها المتناثرة، ورصد سيرورتها في أبواب الصّرف، إذْ لا يتحقّق وقوعها إلاّ بالتوفّر على ثنائيّة اللفظ، أو أكثر، وأنّ ما يجري من عمليّة التّحوّل الداخليّ في بنية الكلمة سواء أكان بالحركات القصيرة أم الطوبلة، أم بالتّحول إلى بنيات أُخر يسير وفق المقتضى الدّلاليّ .

الكلمات المفتاحيّة: علَّة الفَرْق؛ البنية؛ الدّلالة؛ أمن اللَّبس.

#### @\_0

حَرَص علماء العربيّة على بيان الفروق الدقيقة بين الألفاظ المستعملة، سواء أكان في المتشابه منها أم المترادف، وعبّروا عن أنظارهم في مصنّفات وسموها بالفَرْق اللغويّ مرّة، وبالفُروق اللغويّة مرة أخرى على نحو ما يطالعنا في كتاب الفَرْق (قطرب:٢٠٠٩) والفَرْق (الأصمعيّ: ١٩٨٧)، والفَرْق (ثابت بن أبي ثابت:١٩٧٤) والفَرْق (ابن فارس:١٩٨٢) والفروق اللغويّة (العسكريّ:دت) إلى جانب هذا لا نَعْدم أَنْ نَجِد اهتماماً بيّناً في مسألة الفُروق اللغويّة في المظانّ النّحويّة والصّرفية واللغويّة الأخرى في أثناء بسط المسائل اللغوية دون أَنْ تجمع في باب واحد، وإذا كانت الرّيادة في التأليف لأصحاب النّظر اللغويّ بشكل عام، فإنّ أصحاب النّظر التحويّة والتصريفيّة وإنْ لم يفردوا لها باباً يتوفّر على هذه المسألة، لم يهملوا تلك المسألة، بل جاءت مبثوثة في أثناء عرضهم للمسائل النّحويّة، والتصريفيّة وإنْ لم يفردوا لها باباً يتوفّر على هذه المسألة، والمتلمس لذلك يرى أنّهم قد نبّهوا على هذه المسألة في وقففات ثرة خصوا بها التغيرات الداخليّة في بنية الكلمة ، وما يتربّب على ذلك من فَرْق في المعنى، وهجسوا بتبادل الصيغ وتحوّلاتها على حسب متطلبات المغى، وأدركوا حصول التناسب بين الدال والمدلول، وأنّ القيمة التعبيريّة تعمل على توجيه الأبنية الصرفيّة.

إنّ علّة الفَرْق محكومة بِرَفْع اللّبس بين الأبنية المتشابهة؛ لتحقيق وضوح المعنى المراد وبيانه، سواء أكان في أثناء تحليل المنزلة الصرفية للكلمة المفردة، أم توظيفها في التركيب؛ لذا فإنّ الباحث لدلالة الفرق في المعجمات اللغويّة يجد أنها جَرَت في مدار (الفَصْل) و (المينز)، و (الحَجْز)، جاء في جمهرة اللغة "وكلّ شيئين فصلت بينهما فقد فرقتهما فَرْقاً " (ابن دريد:١٩٨٧)، وجاء في المقاييس "الفاء والراء والقاف أُصيل صحيح يدلّ على تمييز وتزييل بين شيئين " (ابن فارس:١٠٠٨)، ومستخلص المعجم أنّ مادة (فَرَق) وما جرى في مدارها لا تقع إلاّ باقتران شيئين أو أشياء، إذ ارتأى بعض اللغوييّن أنّ ثمّة فَرْقاً بين (فَرَق) بوزن (فعَل) و (فرَق) بوزن (فعّل) وهذا يؤذن أنّ البنية الصرفيّة متّجهة نحو المعنى، ممّا يؤكّد أنّ بنية الكلمة وما يعتربها من متغيّرات إنّما تقع تحت سلطان المعنى، جاء في ديوان الأدب " وَفَرَق بين الشيئين، وفرّق بين الأشياء " (الفارابي:٢٠٠٣)، وممّا يعضد ما ذهب إليه الفارابي أنّ مختار الصحاح في أثناء بسطه الأدب " وَفَرَق) ذكر قراءة التخفيف في قوله تعالى: ﴿ وقرآناً فَرَقناه ﴾ (الإسراء:٢٠١) بمعنى (بيّناه) وقراءة التشديد (فرّقناه) بمعنى أنزلناه مفرّقاً (الزمخشريّ:١٠٠١)، فيما ارتأى صاحب الكلّيات أنّ الفَرْق يكون في الماديّات ( الأجسام) وفي المعاني، وأنّ التخفيف يحمل على مفرّقاً (الزمخشريّ: ١٠٠١)، فيما التشديد على الفصل بين الأشياء " والفَرْق قد يكون في الأجسام، وقد يكون في المعاني ، والفرقان أبلغ من الفَرْق المن ين المينز، فإنْ ميّزت بين الأشياء مشدّد ومزت بين الشيئين مخفّف " (الكفويّ:١٩٩٧).

وأصحاب النّظر النّحويّ والتصريفيّ لم يتجاوزوا ما وقف عليه أصحاب اللغة، فالفرق هو الفصل أو المُيْز أو الحجز، وقد عبّروا بهذه المترادفات في مدوّنتهم إنْ كان في عنوانات الأبواب، أو في أثناء تحليل المسائل، يقول سيبويه في عنوان له: " هذا باب تمييز بنات الأربعة والخمسة من الثلاثة "(سيبويه:١٩٨٣)، وقال في موضع آخر " ويُتَمُّ أَفْعَلُ اسماً ، وذلك قولك: هو أقول الناس، وأبيع الناس، وأبيع الناس، وأبيع الناس، وأبيع الناس، وأقول منك وأبيع منك، وإنّما أتمّوا ليفصلوا بينه وبين الفعل المتصرّف نحو؛ أقال وأقام ....." (سيبويه:١٩٨٣)، وجاء في التكملة " ومن العَرَب من يشمّ الضمّ، فيقول: قد خُفْتُ يا زيد .... ليفصل بين الفعل المبني للمفعول به وبين الفعل المبني للفاعل " (الفارسيّ:١٩٩٩)، أمّا مصطلح الحَجْز، فيطالعنا كثيراً في شرح المسائل الصرفيّة، قال ابن عصفور: " وإنّما جاز القلب على قلّته لكون الواو متطرفة لم يفصل بينها وبين الضمة إلا حاجز غير حصين، وهو الواو الساكنة الزائدة الخفيّة بالإدغام "(ابن عصفور:١٩٨٧).)

وقد جمع العيني المترادفات الثلاثة في أثناء وضعه لحدّ الفصل، قال: " ويقال : فصلت بين الشيئين، إذا فرَقت بينهما، وفي الاصطلاح: الفصل هو الحاجز بين الحكمين" (العينيّ:٧٠٠٧) ، على أنّ النّظر التّصريفي الحديث لم يتجاوز ما وقف عليه القدامى من أنّ الفَرْق يحمل قيمة تمييزيّة بين الأبنية، قال البكّوش: " رأينا أنّ الإدغام في المضارع لا يقع في ( يَفْعَل ) بالنسبة للواويّ، واليائيّ، وذلك لتمييزه عن يَفْعَل مع المشترك " (البكّوش: ١٩٩٢).

وممّا ذكر تبيّن لي أنّ الفَرْق، والفَصِل، والحَجْز، والمَيْز مفردات قد كثر التداخل الاستعماليّ بينها ؛ لأنّها تتوارد على معنى واحد، وأنّ المعاقبة بين الفَرْق والفَصِل أوضح وأبين، وأكثر دوراناً، وإنْ كان الفصل أعمّ؛ لأنّه قد يفيد دلالة وقد لا يفيد، إذ يجتلب لدفع الثقل، على نحو دخول الألف بين الأمثال للتخفيف، فتأكيد الفعل المسند إلى نون النّسوة بنون التوكيد الثقيلة يؤذن بإيقاع الفصل بقصد التخفيف، قال الزنجانيّ: " اذهبْنَانِّ للنّسوة، فتدخل ألفاً بعد نون جمع المؤنث؛ لتفصل بين النونات، ولا تدخلهما الخفيفة؛ لأنّه يلزم التقاء الساكنين على غير حدّه " (الزنجانيّ: ۲۰۱۳).

كما أنّ القيمة التمييزيّة للصيغ لم تكن غُفْلاً في أنظار اللغوييّن والتصريفيّين، فقد نهّوا علها في مدوّناتهم، وإن جاء الكلام علها مشتتاً، يسوق ابن قتيبة مثالاً ضافياً لهذا التّصور، إذ يطالعنا باختلاف الصيغ الاشتقاقيّة تبعاً لاختلاف الدّلالة، قال: "وقد يكتنف الشيء معانٍ فيشتق لكلّ معنى اسم من اسم ذلك الشيء كاشتقاقهم من البَطْن للخميص (مُبطّن) وللعظيم البطن إذا كان خلقة (بطين) فإذا كان من كثرة الأكل قيل: (مِبْطنان)، و للمتهوم (بَطِن) وللعليل (مَبْطون) (ابن قتيبة: ٢٠٠٦)، وليس من منهج هذا البحث أن يرصد كلّ المسائل التي تتوفر علها علّة الفرق، فهي أكثر من أنْ تحصى، ولكنّه يرمي إلى التنبيه على سيرورتها في الأبواب التصريفيّة دون أنْ يتناسى أنّ ثمّة جهداً قد انصرف إلى جمع أبنية الأسماء التي تتعاور الحركات على فائها، فينشأ عن ذلك حدوث دلالة جديدة على نحو ما أثبته قُطرب في كتابه (مثلّثات قُطرب)(قطرب: ٢٠٠٩)، إذ رصد تحرّك الفاء وبموجب ذلك دار المعنى، من ذلك وقوفه على بنية (فعُل ) بفتح العين في مادة (غَمْر) بمعنى الماء الكثير، و (فعُل ) غِمْر بمعنى الحقد، و (فعُل ) غُمْر بمعنى الجهل، فهذه مفارقات دلاليّة شتى لمادة واحدة، بصيغ مختلفة لمادة لغوبة واحدة.

يمكن بعلّة الفَرْق أَنْ يفسّر الكثير من مسائل المصدر، وما هذه التقسيمات لأنواع المصدر إلاّ نتاج علّة الفَرْق، فثمّة مصدر للمرّة وآخر للهيئة، فهما مشتركان في المادّة اللغويّة، ولرفع اللبس بينهما استأثر كلّ منهما بصيغة جاءت المخالفة فها بتحريك فاء الصيغة، إذ تسلّط مصدر المرّة على ( فَعْلة ) بينما استأثر مصدر الهيئة بـ ( فِعْلة ) لرفع اللبس بينهما، يقول براجشتراسر: " ويتضح من ذلك أنّ العربيّة، لما لم تكتف بصيغ قليلة ، مثل سائر اللغات الساميّة كانت تميل إلى كثرة الأشكال ، والتفنن في الصيغ الكثيرة " (براجستراسر: ٢٠٠٣)، وقال في موطن آخر: " وأمّا وزن فَعْلة وهي اسم للمرّة و ( فِعْلة ) وهي اسم النوع ( الهيئة ) فلا يوجد نظيرهما في كلّ اللغات الساميّة " (براجشتراسر: ٢٠٠٣)، وأنّ أبرز علامات العربيّة في باب أوزان الاسم أربع، أوّلها: كثرة أوزان مصدر ( فَعَل ) والثانية : وزن ( فُعَل ) والرابعة : وزن ( أفعل ) (براجشتراسر: ٢٠٠٣).

ويظهر تعاقب الفتح والكسر في بيان الفرق بين المصدر وجمع التكسير في بنائي ( إِفْعال ) للمصدر و ( أَفْعال ) للجمع، فالمصدر القياسي لـ ( أَفْعل ) هو ( الإِفْعال ) بينما ( أَفْعال ) متسلط على جمع التكسير الذي يفيد القلّة، وقد نصّت مدوّنة التصريفيين على هذا الفَرْق" المصدر من أَفْعل يحيء مكسور الهمزة فَرْقاً بينه وبين الجمع، كالأَصْباح، والأَسْرار في جمع ( صُبُح ) و ( سِرّ )، والإِصباح والإسرار في مصدر أصبح و أَسَرً " (الميدانيّ: ١٩٩٣) ).

وقد يكون التفريق بين المصدر والجمع بوجوب فك التضعيف في الجمع؛ لأنّ الإدغام يؤذن بوقوع اللبس بينهما، فقد جمعوا ( ذَلولاً) على ( ذُلَل) بفك الإدغام؛ لأنّ الإدغام يصيره إلى ( ذُلّ ) وهو مصدر " وأظهروا في الذُّلَل للفرق بين المصدر والجمع، قال عنترة: ( الكامل )

وقالوا في جمع ( مادّ ) ( مَدَدة ) بفك الإدغام خوفاً من وقوع اللبس بين المصدر الدالّ على المرّة ( مَدَّة ) والجمع "، والجمع المكسّر ( مَدَدَة ) على زنة فَعَلَة كفسقة جمع فاسق ... ولا يجوز الإدغام فيها للالتباس " (العينيّ:٢٠٠٧ ) . ويلحق بهذه المسألة أنْ فرَقوا بين ( الفَعْل ) مُدْغماً، و ( الفَعَل ) بفكَ الإدغام؛ لتحقيق أمن اللبس بينهما" ويظهر الفَرْق بين ( الفَعْل ) و ( الفَعَل)، نحو : العَدّ والعَدَد، والشمّ والشّمم" (ابن المؤدب:١٩٨٧ )، جاء في المعجم " العَدُّ: إحصاء الشيء، تقول: عددت الشيء أعدّ عداً، فأنا عادٌ .... والعَدَد: مقدار ما يُعَدّ، ويقال : ما أكثر عديد بني فلان وعددهم ... والشّمم : ارتفاع في الأنف، وشمّ : الشين والميم أصل واحد يدلّ على المقاربة والمداناة، يقال : شممتُ الشيء فأنا أشمّه " ( ابن فارس:٢٠٠٨ ) فالبون شاسع في الدلالة بين المصدر والاسم.

ومثل هذا الفرق بين (فَعْل) و (فِعْل)، إذ ذهبت المدوّنة اللغويّة والصرفيّة إلى أنّ (الحَمْل) يحمل معنى داخلياً إن كان في بَطْن، أو في داخل شجرة، أمّا الجِمْل بوزن (فِعْل) فيحمل معنى خارجيّاً، قال ابن قتيبة: " وقالوا حَمْل الشّجرة بفتح الحاء، وَحَمْل المرأة بفتح الحاء، ووَمَل المرأة بفتح الحاء، ووَمَل المرأة بفتح الحاء ، وقالوا لما كان على المغنى الباطنيّ ﴿ يوم ترونها تذهل الحاء ، وقالوا لما كان على المغنى الباطنيّ ﴿ يوم ترونها تذهل كُلّ مرضعة عمّا أرضعت وتضع كُلّ ذات حَمْلٍ حَمْلها ﴾ (الحج: ٢)، أمّا في المعنى الخارجي، فقال تعالى: ﴿ قالوا نفقد صواع الملك ولِمَنْ جاء به حِمْلُ بعير وأنّا به زعيم ﴾ (يوسف: ٢٧) .

ومثل ذلك ( فَعْل) و ( فِعَال ) ذكر أبو علي الفارسيّ أَنْ مصدر ( ضَرَب) هو ( الضَرْب) إلاّ أنّه سُمعَ له مصدرٌ آخر ( ضِرَاب )، وخُصّ به ما لا يعقل، قال: " فَعْل، نحو: ضَرْب، وفِعَال، نحو: ضَرَبها الفَعْلُ ضِراباً " (الفارسيّ: ١٩٩٩) ، وممّا جاء من المصادر في بيان الفرق بين مَنْ يعقل وما لا يعقل، فالجِمية بوزن ( فِعْلة ) تختصّ بمَنْ يعقل، وحِماية ( فِعَالة ) متسلطة على ما لا يعقل، قال الفارسيّ : قال: ومنه فِعْلة حَمَيْتُ المريض حِمْية، وفِعَالة حَمَيْت المكان حِمَاية " (الفارسيّ: ١٩٩٩) ، وقد بسط القول ابن المؤدب في تفريع المصادر الواردة على مادة الفعل ( رأى )، إذ فرقت العَرَب بين ما يرى بالإبصار وما يرى في الخيال الوهميّ ( الحُلُم ) وما يقع في القلب، ولكلّ مبنى يميزه عن الآخر، قال: " وحرف منه نادر وهو رأى يرى رُؤْية بالعين، وَ رُؤيا بالمنام، وَ رَأْياً بالقلب " (ابن المؤدب:١٩٨٧) )، فالفُعْلة أديرت على معنى يختلف عن ( فُعْلى )، وهما تختلفان عن ( فَعْل ) .

تظهر علّة الفَرْق بصورة جليّة في باب المشتقات، وليس أدلّ على ذلك من الميّز الواضح بين اشتقاق اسم الفاعل واسم المفعول من غير الثلاثي، فهما وإن اتّفقا مبدأ فقد اختلفا نهاية، إذ فرّق بينهما بكسر ما قبل الحرف الأخير لاسم الفاعل وفتح ما قبل الحرف الأخير لاسم الفاعل وفتح ما قبل الحرف الأخير لاسم المفعول، فالمعاقبة بين الحركتين ترتّب عليها تغيّر في الأداء المعنويّ، قال الميدانيّ: " إذا بنيت الفاعل من جميع منشعبة الثلاثي والرّباعي، وما أُلحق به، فحكمه أنْ تدخل الميم مضمومة في الفاعل والمفعول، وتكسر العين من الفاعل وتفتحها من المفعول فرقاً بينهما، نحو: أكرم فهو مُكْرم، وذاك مُكْرَم إلاّ أنْ يشذّ شيء "(الميدانيّ:١٩٩٣)).

وأيّ فرق أظهر في هذه المسألة من وضع الكسر في ميم اسم الآلة، والفتح في ميم اسمي الزمان والمكان ؛ لرفع اللّبس بينهما، جاء في التفريق بينهما ما أدير على ذكر اسم الآلة " وهو اسم مشتق من يُفْعَل للآلة ، وصيغته مِفْعَل، ومن ثمّ قال الصرفيّون، المَفْعَل للموضع، والمِفْعَل للآلة ... وكُسِرت الميم للفرق بينه وبين الموضع " (العينيّ:٢٠٠٧) .

ومن الأبنية التي أديرت على المعنى صيغة (فَعيل) بمعنى فاعل وبمعنى مفعول، فإنْ كانت بمعنى فاعل فُرَق بها بين المذكّر والمؤنّث نحو: إذ نقول: كريم وكريمة، فإن كانت الصيغة بمعنى مفعول الدالّة على فناء أو هلاك، أو ألم، أو تشتت استوى فيها المذكر والمؤنّث نحو: وتيل، وجريح، وأسير، ولم يتناس الصرفيّون بنظرهم الدقيق أن يفرّقوا في المعنى بين ما وقع، ومالم يقع في صيغة (فعيل) بمعنى مفعول، فإن وقع الأمر خُصّ ( بفعيل ) دون تاء، فإن لم يقع خُصّ بـ ( فَعِيلُلة )، جاء في دقائق التصريف " ويقال : شاة ذَبيح، ورَمِيّ إذا ذُبِحت، ورُمِيت، فإنْ أردت أنّها أُعِدت لهذين الفعلين، ولم يفعل بها بَعْدُ، قُلْت: رَميّة، وذَبيحة، وكذلك قالوا : في الطالق والطالقة، والحائض، والحائضة " (ابن المؤدب: ١٩٨٧).

وللتصريفيّين واللغوييّن وقفة طريفة على صيغتي ( فُعَلَة ) بوصفهما وزنين من الأوزان غير القياسيّة للمبالغة، إذ ذهبوا إلى أنّ ( فُعَلَة ) تأتي بمعنى فاعل، وفي مقابلها ( فُعْلَة ) بمعنى مفعول، إذ حصروا المفردات التي توفّرت على هاتين الصيغتين، قال سيبويه: " وقالوا: لُغْنة للذي يُلْعَن، واللَّعنة المصدر" (سيبويه: ١٩٨٣)، وقد عقد السيوطي باباً لهذه المسألة نقل فيه نظر ابن السّكيت، والتبريزي، قال: " قال ابن السّكيت في الإصلاح، والتبريزي في تهذيبه: اعلم أنّ ما جاء على فُعَلة بضمّ الفاء وفتح العين من النعوت فهو على تأويل فاعل، وما جاء على فُعْلة ساكن العين فهو في معنى مفعول " السيوطيّ:د.ت)، وقد أسهب ابن قتيبة في تفصيل هذه المسألة التي يفرّق بها بين اسم الفاعل واسم المفعول " وقد يفرّقون بحركة البناء في الحرف الواحد بين المعنيين، فيقولون: رَجُلٌ لُعْنة، إذا كان يلعنه الناس، فإن كان هو يلعنه الناس، فإن كان هو الذي يلعن الناس، قالوا: رَجُلٌ لُعنَة، فحرّكوا العين بالفتح، وَرَجُل سُبّة إذا كان يسبّه الناس، فإن كان هو يسبّ الناس، قالوا: رَجُلٌ شُبَبة، وكذلك هُزْأة، وهُزْأة، وشُخْرة، وشُخْرة، وضُحْكة، وضُحَكة، وخُدْعة، وخُدْعة " (ابن قتيبة:٢٠٠١)، جاء في لغة التنزيل قوله تعالى: ﴿ وملُ لكلٍ هُمَزَقٍ لُزة ﴾ (الهمزة:١) .

وممّا دار في هذا الفلك أن فرّقوا بين ( فَعُول ) و ( فَعيْل )، قال ابن قتيبة: " وقد يفرّقون بين المعنيين المتقاربين بتغيّر حرف في الكلمة حتّى يكون تقارب ما بين اللفظين كتقارب ما بين المعنيين كقولهم للماء المِلْح الذي لا يُشْرب إلا عند الضرورة ( شَروب ) ولما كان دونه ممّا قد يتجوّز به: شَرب " (ابن قتيبة:٢٠٠٦) .

أمّا الصّفة المُشبّة، فإنّ علّة الفَرْق أُديرت فيها على أوجه، منها أَنْ يفرّق فيها بين ما له ذَكَر وما لا ذكر له، وذلك بيّن في صيغة ( فَعْلاء)، فقد قالوا: علياء والأصل فيها (واو)لأنّها من علا يعلو، وخُصّت بالياء؛ إذْ لا ذكر لها؛ بينما عشواء، وقنواء، وسفواء، بقيت على حالها بالواو؛ لأَنّ لها ذكراً على وزن ( أَفْعل ) " وقال الخليل بن أحمد - رحمه الله -: إنّما قالوا: علياء بالياء لأنّها لا ذكر لها، فأرادوا أَنْ يفرّقوا بين ما له ذكر، وما ليس له ذكر ألا تراهم قد قالوا: عشواء، وقنواء، فلم يختلفوا فيه إذا كان ذَكراً " (ابن المؤدب ١٩٨٧)).

ومن هذه المغايرة الواقعة بين الواو والياء في مَيْر المعنى ما جاء في صيغة ( فَعْلان ) إذ فرّقوا بين المعنى المستحسن والمعنى المستقبح، فللخبر أو الإخبار، وأصله من النّشوة، وهي الرّبح المستقبح، فللخبر أو الإخبار، وأصله من النّشوة، وهي الرّبح الطّيبة ؛ ليفرّقوا بينه وبين نَشُوان من السّكر " (ابن المؤدب:١٩٨٧).

وقد تكون المعاقبة عكسيّة بقلب الياء إلى واو لرفع اللّبس بين الاسم والصفة، فقد بقيت الياء في الصفة، واستبدلوا بها الواو إن كانت اسماً على نحو ما نطالع في صيغة (فَعْلى) شَرْوى، وتنوى، وتقوى، فلامها (ياء) قلبت (واواً) قال الثمانيني: "فإنْ كان فَعْلى اسماً ولامها ياء قلبوها واواً، ليفرّقوا بين الاسم والصّفة، قالوا: تقوى، وشروى، وثنوى، وهو من شَرَيت، وَوَقَيْت، وَتَنْيت، ولو كان وصفاً لقالوا: شَرْيا، وتُقْيا، وثُنْيًا كما قالوا: خَرْيا " (الثمانينيّ: ١٩٩١)، وقد أضاف صاحب الممتع علّة أخرى لاختصاصهم الاسم بالتغيير دون الصّفة " بُلاًنَ الاسم أخفّ " وإنّما فعلوا ذلك تفرقة بين الاسم والصّفة، وقلبوا الياء واواً في الاسم دون الصّفة؛ لأنّ الاسم أخفّ من الصّفة " (ابن عصفور:١٩٨٧)).

أمّا المعاقبة بين الألف والياء في صيغتي (فَعَال) و (فَعِيل) في باب الصفة ، فقد خصّوا مَنْ يعقل بـ (فَعَال) وما لا يعقل بـ (فَعِيل) )، فمن أوصاف المرأة (حَصَان) و (رَزَان)، فإنْ أُريد وصف ما لا يعقل قالوا: (حَصِين) و (رَزِين) " ومثل هذا فرّقوا بين نعوت المرأة ونعوت سائر الأشياء ، قولهم : شيء ثقيل، ورزين، وامرأة ثَقَال، ورَزَان، ومكان حَصِين، وامرأة حَصَان، قال الشاعر: (الطويل)

حَصَان رَزَان ما تُكِنُّ بِرِيبة وَتُصْبِحُ غَرْتَك من لُحُوم الغَوَافِلِ

وقال الآخر : ( الطويل ) تُقـــــالٌ إذا رَادَ النّسِــاءُ خرــــدةٌ

صَنَاعٌ فقد سَادت إليَّ الغوانيا " (ابن المؤدب:١٩٨٧).

وممّا يجري في مدار هذه المسألة أَنْ فرّقوا بين ( فَعْلاء ) للمؤنث العاقل، و ( فَعَلَة ) لوصف غير العاقل من الإناث " ومنه ما يكون على وزن ( فَعَل) وجمعه حِسَان، وامرأة حسناء ، ولا يقال: حَسَنة فرقاً بينها وبين نعوت سائر الأشياء ، لعموم الحسن في كلّ شيء، ولا يقال: حسنة وفي الآخرة حسنة " (ابن المؤدب:١٩٨٧ ) ، وجاء في مقاييس ألا ترى أُنّهم قالوا : .... وللجنة حَسَنة ، ويدعو الدّاعي، فيقول : ربّنا أتنا حسنة وفي الآخرة حسنة " (ابن المؤدب:١٩٨٧ ) ، وجاء في مقاييس اللغة" الحاء والسين والنون أصل واحد ضد القبح ، يقال: رجلٌ حَسَن، وامرأة حسناء وحسّانة ..... وليس في الباب إلاّ هذا " (ابن المؤدب:١٩٩٩ ) .

وللخليل نظر صرفي دقيق في صيغة ( فُعَيْل ) المتسلطة على التصغير، إذ ارتأى أن هذا الوصف له خصوصية في باب الألوان، فما جاء من الألوان على هذه الصيغة، فقد انفرد عن غيره من الألوان؛ لأنّه متردّد بين لونين " وَسُئِل الخليل بن أحمد البصريّ عن الكُميت، فقيل: ما باله جاء على ( فُعَيْل ) من بين الألوان ، فقال : لأنّه لون بين لونين مثله من المشي المشي ( الرُّويُد ) لأنّه بين مشيين ، قال طرفه : ( الطوبل )

فَمِ نَهُنّ سبق العادَ لاتِ بِشَ رُبةٍ كُمَيْتٍ متى ما تَعل بالماء تُزْدِدِ (اسن المؤدب:١٩٨٧).

وقد يستبدلون الياء بالواو في اسم التفضيل لتحقيق أمن اللّبس بين معنى مستحبّ وآخر مستقبح، على حَدّ قولهم: فلانٌ أليط بقلبي من فلان " وأصله الواو ( ألوط )، ولكنّهم بهذه المغايرة فرّقوا بين المعنى المستقبح ( اللّواط ) والمعنى المستحب ( التعلّق ) جاء في مدوّنة الصرّفييّن " ويقال: فلان أليط بقلبي من فلان بالياء، وأصله الواو؛ ليفرّقوا المعنى الآخر " (ابن المؤدب:١٩٨٧)، وحرّر هذه المسألة العيني بقوله: " والعرّب قد تغيّر بين اللفظين إذا اختلفا في مثل هذا ، ألا تراهم قالوا: هو أليط بقلبي منك، وأصله من الواو؛ ليفرّقوا ببين وين الآخر لقبحه " (العيني:٢٠٠٧) .

وقد يلتبس أفعل التفصيل بالفعل؛ لذا فرّق بينهما أنْ أبقوا أفعل على صورته دون إجراء القاعدة الصرفيّة المقرّرة، إذ عُطّلت لدفع اللبس بينهما، فالقاعدة الصرفيّة تقضي بالقول، إذا تحرّكت الياء أو الواو وانفتح ما قبلهما قُلبتا ألفاً ولكن عُطّل هذا القانون لداعٍ معنويّ، فقد قالوا: فلان أطول منك، ولم يعلّوا ذلك، إذ لم يقولوا: (أطال) لئلا يلتبس الاسم بالفعل " وإن كان الإعلال مصيّراً له على اللفظ الفعل لم يُعَلّ ؛ لئلا يلتبس الاسم بالفعل، وذلك نحو قولك: هذا أطول منك، ألا ترى أَنك لو أعللت ، فقلت أطال لالتبس بلفظ الفعل "(ابن عصفور:١٩٨٧)).

ومن مسائل الفصل بين الاسم والفعل أنْ كسروا عين الفعل المبني للمجهول الثلاثيّ ( فُعِل ) تمييزاً له عن الاسم المعدول ( فُعَل ) بفتح العين كما ميّزوا بضمة العين بين المبني للمجهول ( فُعِل ) والمبني للمعلوم بفتح الفاء " فإذا أخبرت عنه بالفعل المضمر، قُلْت: فُعِل ببنه بين المبني المعلوم بفتح الفاء فرقاً بين المضمر والظاهر، وخفضت العين فرقاً بينه وبين الأسماء المبنية على زنة ( فُعَل ) نحو: ( عُمَر ) " (ابن المؤدب:١٩٨٧).

وتبدو علّة الفرق جليّة في رفع اللبس بين الاسم والفعل في بعض المفردات التي فارقت الإدغام وحقّها أنْ تدغم؛ فالإدغام يؤذن بوقوع اللّبس بين الاسم والفعل، فلم يدغموا في (صَكَك، وسُرَر، وجُدَد، وطلّل) فإدغام (صَكَك) وطلّل (طلّ) وهذه صورة الفعل المبني للمجهول؛ فامتنع الإدغام لأمن اللّبس "ولم يدغم الفعل المبني للمجهول؛ فامتنع الإدغام لأمن اللّبس "ولم يدغم صكك، وسُرَر، وجُدَد، وطلّل حتى لا يلتبس بصكّ وسُرّ، وجُدّ، وطلّ، وأمّا ما كان على (فَعَل) فإنّه يبيّن، فلا يدغم: طلّل، وسُرَر، وجَلَل " (الفارسيّ: ١٩٩٩) ).

ومما يجري في مدار هذه المسألة أنّ الفعل الناقص لا تحذف لامه إذا أُسنِد إلى ضمير الغائب المفرد، نحو: غَزَا، فإنّ أسند إلى ضمير التثنية قلبت الألف واواً، فرقاً بين الإفراد والتثنية، فقالوا: غَزَوا، قال ابن عصفور: " فإن كان ما في آخره ألف، فإنّه إن أُسند إلى ضمير غائبين رُدّت الألف إلى أصلها إلى ضمير غائب مفرد بقي على ما كان عليه قبل الإسناد، نحو: زيد غزا، وعمرو رمى، وإنْ أُسند إلى ضمير غائبين رُدّت الألف إلى أصلها ، نحو: غَزَوا وَرَمَيا؛ لئلا يلتبس فعل الاثنين بفعل الواحد " (ابن عصفور: ١٩٨٧).

ومثل هذه المسألة فُرَق بين الفعل المثال إن كان واوي الفاء أو يائبًها، فعند التحويل من الماضي إلى المضارع فإن الواو تسقط، بينما تثبت الياء، فالسقوط والثبات يمثّلان قيمة تعبيريّة ترمي إلى التفريق بين الفعل المثال اليائي والواوي، قال البكّوش: " تنزع الواو في المثال الواوي إلى السقوط في المضارع بينما تنزع الياء في المثال اليائي إلى الثبوت .... السّرّ إذاً ليس في خصائص الواو والياء، وإنَّما هو في وظيفتها المعنونة، فثبوت الياء ذو قيمة تمييزيّة يمكّن من تمييز المثال اليائي من المثال الواويّ " (البكوش:١٩٩٢).

#### ويخلص هذا البحث إلى:

- ١. أَنَّ قوّة الترابط بين علّة الفَرْق وأمن اللّبس بيّنة وبارزة ممّا يشي باهتمام النّظر الصرفيّ بمسألة المعنى.
- ٢. أنّ القدامى من أصحاب النّظر الصّرفي كانوا أكثر اهتماماً بعلّة الفَرْق دون المحدثين، إذْ انصرف اهتمام المحدثين إلى المسائل
  الصوتيّة التى تخضع لها بنية الكلمة .
- ٣. أنّ النّظر اللغويّ لم يتناسَ الوقوف على علّة الفَرْق، ولكنّه لم ينشغل بتفصيلاتها على النّحو الذي انصرف إليه النّظر الصّر فيّ.
  - ٤. أَنَّ تعطيل القانون الصّرفيِّ يخضع في الغالب إلى التّوجيه الدّلاليِّ .

#### المراجع:

- ١. الأصمعيّ، ع.، (١٩٨٧) الفَرْق، ط١، بيروت، دار أسامة ١٠.
- براجشتراسر، ج.، (۲۰۰۳) التّطور النّحويّ للغة العربيّة، ط٤، القاهرة، مكتبة الخانجي ،١٠٢، ١٠٤، ١٠٢، ١٠٢.
- ٣. البكوش، ط.، (١٩٩٢) التّصريف العربي من خلال علم الأصوات الحديث، ط٣، تونس، المطبعة العربية ، ١٣٨.
  - ثابت، ث.، (١٩٧٤) الفَرْق، ط١،الرباط، معهد الدّراسات والأبحاث للتعريب.١.
  - ٥. الثمانيني، ع.، (١٩٩١) شرح التّصريف، ط١،الرباض، دار الرشد، ١٩٩١، ٥٣٢،٥٣٤. ٥٣٦.
    - ٦. الجر، خ.، (١٩٨٧) المعجم العربيّ الحديث، باريس، مكتبة لاروس،٣٦.
    - ٧. ابن جنّى، ع.، (٢٠١٥) الخصائص، ط١، القاهرة، المكتبة التوفيقيّة، ٧٣/١، ٣٤٧، ٣٤٧.
      - ٨. ابن درىد، م.، (١٩٨٧) الجمهرة، ط١،بيروت، دار الكتب العلميّة، ٣٩٩.
      - ٩. الرازي، م.، (٢٠٠٨) مختار الصِّحاح، القاهرة ،دار الحديث، ٢٧٥ ، ٢٧٥ .
      - ١٠. الزمخشري، م.، (٢٠٠١) الكشّاف، ط١، بيروت 'دار إحياء التراث العربي، ١٦٦/١.

```
١١. الزنجاني، ع.، (٢٠١٣) تصريف العزّيّ، ط٣، بيروت 'دار المنهاج، ٩٧، ١٤٦، ١٤٧.
```

۱۲. سيبوبه، ع.، (۱۹۸۳) الكتاب، ط۱، بيروت عالم الكتب، ۲۸/۵، ۳۲۸. ٤٣/٤.

١٣. السيوطي، ج.، (د.ت) المزهرفي علوم اللغة، ط١، دمشق، دار الفكر ، ٤٥/٢.

١٤. شاهين ، ع.، (١٩٨٠) المنهج الصوتيّ للبنية العربيّة،ط١،بيروت، ١١١.

١٥. العسكري، هـ، (د.ت) الفروق اللغويّة،ط١، بيروت،دار الآفاق الجديدة، ١

١٦. ابن عصفور، ع.، (١٩٨٧) الممتع في التّصريف، ط١، بيروت ،دار المعرفة ، ٤٤٢/٢، ٥٥٠، ٤٧٢، ٥٤٢، ٥٨٥، ٤٨٥.

١٧. العكبري، ع.، (١٩٧٤) إماء ما منّ به الرحمن، ط١، بيروت، دار الكتب العلميّة، ٢٩٤/٢.

١٨. العيني ، ب.، (٢٠٠٧) شرح المراح في التّصريف، ط١، القاهرة ، مؤسسة المختار، ٥١ ،١٥٨، ١٤٣، ١٢٦، ١٢٣٠.

۱۹. الفارابي، إ.، (۲۰۰۳) **ديوان الأدب**،ط۱، بيروت ،مكتبة بيروت ،۲۵۷.

٢٠. ابن فارس، أ.، (٢٠٠٨) مقاييس اللغة، ط١، القاهرة ،دار الحديث ،٧٣٨، ٧٣٤ .

٢١. الفارسيّ، ع.، (١٩٩٩) التكملة، ط٢، بيروت ،عالم الكتب، ٥٨٦، ٥١٨، ٥١٩، ٥١٨، ٥١٩، ٥٩٧.

۲۲. ابن قتيبة، ع.، (۲۰۰٦) تأويل مشكل القرآن، ط جديدة، القاهرة ،مكتبة دار التراث، ۲۸ ،۲۷ ، ۷۷

۲۳. قطرب، م.، (۲۰۰۹) مثلثات قطرب، ط۱، القاهر المكتبة الوقفية . ۱،۱۲.
 ۲۲. الكفوى، ب.، (۱۹۹۳) الكليات، ط۱، بيروت، مؤسسة الرسالة، ۱۹۵٥.

70. ابن المؤدّب، ق.، (۱۹۸۷) دقائق التّصريف، ط١، بغداد، مطبعة المجمع العلبي العراقيّ، ١٩٨،١٨٧، ١٩٨، ١٩٨، ١٩٨، ١٥٨ ، ٣٦١، ٢٩٩، ٨٢ ، ٢٩٩، ٨٢ ، ٣٦١، ٩٧، ٨٨ ، ٨٨ ، ٩٧، ٩٧، ٨٧ ، ٢٥٠ .

٢٦. الميداني، أ.، (١٩٩٣) نزهة الطّرف في علم الصّرف،ط١ ، غير محدّد ،١٩٢١/١ ،٢٩٢.

٢٧. ابن يعيش، ع.، (١٩٧٣) شرح الملوكي في التصريف،ط١، حلب، المكتبة العربية، ٤٥٢.



#### المجلة الدولية للدراسات اللغوية والأدبية العربية

# International Journal for Arabic Linguistics and Literature Studies (JALLS)

Journal Homepage: https://www.refaad.com/views/JALS/home.aspx ISSN: 2663-5860(Online) 2663-5852(Print)



# The Aspectual Distinction in Arabic Morphology: A Study in the Structure of the word

#### Hussein Abbas Al-Rafaiah

Professor of Arabic Language and Literature, International Islamic Science University, Jordan drhussen948@yahoo.com

Received Date: 5/5/2020 Accepted Date: 13/6/2020 DOI: https://doi.org/10.31559/JALLS2020.2.2.1

**Abstract:** This paper aims at revealing the semantic value of the aspectual distinction in the Arabic morphological forms that were studied by the ancient, not the modern, morphologists who had not singled out a chapter/ section for it. This paper then is keen in collecting some of this value's dispersed issues and monitoring its implicit morphological aspects. Indeed, such value can only be achieved by having binary expressions or more. The process of internal structural transformation of the word, whether by short or long vowels, or by switching to other structures goes accordingly with the semantic requirements.

Keywords: Aspectual Distinction; Structure; Semantic Value; Structural Ambiguity.

#### References:

- [1] Al'kbry. '., Ema' Ma Mn Bh Alrhmn, T1, Byrwt, Dar Alktb Al'lmyh, (1974), 2/294.
- [2] Abn 'sfwr. '., Almmt' Fy Altsryf, T1, Byrwt, Dar Alm'rfh, (1987), 2/442, 550, 472,542,485,527.
- [3] Al'skry. H., Alfrwq Allghwyh, T1, Byrwt, Dar Alafaq Aljdydh, 1.
- [4] Al'yny. B., Shrh Almrah Fy Altsryf, T1, Alqahrh, M'sst Almkhtar, (2007), 51, 158, 143, 123.
- [5] Alasm'y, '., Alfrq, T1, Byrwt, Dar Asamh, (1987), 1.
- [6] Albkwsh. T., Altsryf Al'rby Mn Khlal 'lm Alaswat Alhdyth, T3, Twns, Almtb'h Al'rbyh, (1992), 138.
- [7] Abn Alm'db. Q., Dqa'q Altsryf, T1, Bghdad, Mtb't Almjm' Al'lmy Al'raqy, (1987), 154,198,187, 421 82, 299, 361, 88, 87,97 '361, 15.
- [8] Brajshtrasr. J., Alttwr Alnhwy Llghh Al'rbyh, T4, Alqahrh, Mktbt Alkhanjy, (2003), 102, 103, 104, 102.
- [9] Abn Dryd. M., Aljmhrh, T1, Byrwt, Dar Alktb Al'lmyh, (1987), 399.
- [10] Alfaraby. E., Dywan Aladb, T1, Byrwt, Mktbt Byrwt, (2003), 257.
- [11] Abn Fars. A., Mqayys Allghh, T1, Alqahrh, Dar Alhdyth, (2008), 734,738.
- [12] Alfarsy. '., Altkmlh, T2, Byrwt, 'alm Alktb, (1999), 586, 518, 519, 518, 519.
- [13] Abn Jny. '., Alkhsa's, T1, Alqahrh, Almktbh Altwfyqyh, (2015), 1/73, 235, 347.
- [14] Aljr. Kh., Alm'ejm Al'rby Alhdyth, Barys, Mktbt Larws, (1987), 36.
- [15] Alkfwy. B., Alklyat, T1, Byrwt, M'sst Alrsalh, (1993), 695.
- [16] Almydany. A., Nzht Altrf Fy 'lm Alsrf, T1, Ghyr Mhdd, (1993), 1/321, 403, 2/69.
- [17] Abn Qtybh. '., Tawyl Mshkl Algran, T Jdydh, Algahrh, Mktbt Dar Altrath, (2006), 78,441,77
- [18] Qtrb. M., Mthlthat Qtrb, T1, Alqahr Almktbh Alwqfyh, (2009), 1,12.
- [19] Alrazy. M., Mkhtar Alshah, Alqahrh, Dar Alhdyth, (2008), 273, 275.

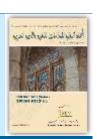
- [20] Shahyn. '., Almnhj Alswty Llbnyh Al'rbyh, T1, Byrwt, (1980), 111.
- [21] Sybwyh. '., Alktab, T1, Byrwt "alm Alktb, (1983), 4/328, 4/43.
- [22] Alsywty. J., Almzhr Fy 'lwm Allghh, T1, Dmshq, Dar Alfkr, 2/45.
- [23] Thabt. Th., Alfrq, T1, Alrbat, M'hd Aldrasat Walabhath Llt'ryb, (1974), 1.
- [24] Althmanyny. '., Shrh Altsryf, T1, Alryad, Dar Alrshd, (1991), 532,534,536.
- [25] Abn Y'ysh, '., Shrh Almlwky Fy Altsryf, T1, Hlb, Almktbh Al'rbyh, (1973), 452.
- [26] Alzmkhshry. M., Alkshaf, T1, Byrwt 'Dar Ehya' Altrath Al'rby, (2001), 1/166.
- [27] Alznjany. '., Tsryf Al'zy, T3, Byrwt 'Dar Almnhaj, (2013), 97,146, 147.



#### المجلة الدولية للدراسات اللغوبة والأدبية العربية

# International Journal for Arabic Linguistics and Literature Studies (JALLS)





# إيان ألموند، المستشرقونَ الجددُ: صورُ ما بعد حداثية للإسلامِ من فوكو إلى بودريار (لندن ونيويورك: دار أي. ب. توريس، ٢٠٠٧)

#### عرض: فؤاد عبد المطلب أستاذ في كلية الآداب- جامعة جرش الأهلية- الأردن fuadmuttalib@jpu.edu.jo

تاريخ استلام البحث: ٢٠٢٠/٥/١٦ تاريخ قبول البحث: ٢٠٢٠/٦/٧ تاريخ استلام البحث: ٢٠٢٠/٥/١٦

#### الملخص:

يهدفُ هذا العرضُ إلى تقديمٍ فكرةٍ واضعةٍ ما أمكنَ عن هذا الكتابِ لتشجيعِ العودةِ إليه بغيةَ ترجمتِهِ إلى العربيةِ ودراستِهِ وتقويمِهِ نقديًا من الدارسينَ المهتمينَ ووضعِهِ في إطارِ دراساتِ الاستشراقِ الجديدةِ. ويشمُلُ هذا العملُ عرضًا موجرًا لكتابِ إيان ألموند، المستشرقونَ الجددُ: صورُ ما بعد حداثية للإسلام من فوكو إلى بودربار، الصادرِ ضمنَ منشوراتِ دار أي. ب. توريس عام ٢٠٠٧. ويقدمُ في الاستهلاليةِ تعريفًا بالمؤلفِ ومجالِ عملِهِ واهتماماتِهِ البحثيةِ والأعمالِ الرئيسةِ التي أصدرها وتُعنَى بالأدبِ الإنجليزيّ والمقارنِ وما بعد الاستعمارِ وبالإسلام وعلاقتِه بالغربِ على وجهِ الخصوصِ. ثم يدخلُ في موضوعِ الكتابِ وهو الاستشراقُ الغربيُ وعمليةُ بنائِه للآخرِ العربيّ والمسلمِ عبرَ نظرةِ بحثيةٍ نقديةٍ رصينةٍ. ويدرسُ الكتابُ عن كثبٍ أعمالُ نيتشه، وديريدا، وفوكو، وبودريار، وكريستيفا، وجيجيك؛ بالإضافةِ إلى رواياتِ بورخيس، ورشدي، وباموق، لا بكويهم نقادًا بل من خلال خطابهمُ الذي يستعملُ الشرقَ ويتناولُ الإسلامَ ويرسمُ بالإضافةِ إلى رواياتِ بورخيس، ورشدي، وباموق، لا بكويهم نقادًا بل من خلال خطابهمُ الذي يستعملُ الشرق ويتناولُ الإسلامَ ويرسمُ نفسِهِ، مستندًا إلى أفكارِ بعضِ المؤلفُ إلى إليابُ أنَ نقادَ الحداثةِ والإسلامِ وذلك في ضوءِ المناخِ الغربيّ المفعمِ بالخوفِ والارتيابِ من نفسِهِ، مستندًا إلى أفكارِ بعضِ المؤلفُ إلى إثباتِ أنَّ نقادَ الحداثةِ إنما يخطُونَ بنظراتِهم خطًا جديدًا من الاستشراقِ. ويرى بعدَ دراسةِ العالمينِ الغفي المؤعةِ الاستشراقيةِ القديمةِ ويدعو في النهايةِ إلى ضرورةِ دراسةِ الإسلامِ ضمنَ سياقِه التاريغيّ، والحركاتِ المنعرمة بالعلاقة مع الليرالية الغربية لأنها في نهاية المطافِ الوجهُ الآخرُ لتلك الإيديولوجية.

الكلمات المفتاحية: إيان ألموند؛ استشراقُ ما بعد الحداثةِ؛ الاستشراقُ التقليديُّ؛ الإسلامُ والغربُ؛ الليبراليةُ الغربيةُ.

@ @

بالنسبة إلى القراءِ العربِ الذينَ لم يتعرفوا إيان ألموند مؤلفَ الكتابِ فقد حصلَ على درجةِ الدكتوراه في الأدبِ الإنجليزيّ من جامعةِ إدنبره عام ٢٠٠٠. ويعملُ الآن أستاذاً للأدبَينِ الإنجليزيّ والعالميّ في جامعةِ جورج تاون في قطر، وعمل في عددٍ من الجامعاتِ منها جامعة باري (إيطاليا) وجامعة فري (ألمانيا) وجامعة جورجيا الحكوميةِ (أمريكا) وجامعاتٌ تركيةٌ أخرى. وألَّفَ خمسةَ كتبٍ، هي على التوالي: كتابُ الصوفيةُ والتفكيكُ (لندن: دار روتلدج، ٢٠٠٤)، وكتابُ إيمانانِ ورايةٌ واحدةٌ (منشورات جامعة هارفارد: ٢٠٠٩)، وكتابُ الرحخُ الإسلام في الفكر الألمانيّ (لندن: روتلدج، ٢٠٠١)، وكتابُ فكرُ نيراد مي. تشودوري: الإسلام والإمبراطوريةُ والضياعُ (لندن: منشورات جامعة كمبردج، ٢٠١٥). ونشرَ أكثرَ من أربعينَ مقالةً منشورةً في مجلاتٍ متخصصةٍ مختلفةٍ منها مجلةُ رابطةِ اللغةِ الحديثةِ، والفلسفةِ الراديكاليةِ، وتاريخِ الأدبِ الإنجليزيّ، وتاريخِ المكتبةِ الحديثةِ، ومجلةِ هارفارد اللاهوتيةِ. وتخصص في الأدبينِ العالميّ والمقارنِ وأدبِ ما بعد الاستعمارِ معاً للتركيزِ على الأدبِ في بلدانٍ تنتمي إلى قاراتٍ ثلاثٍ: الأدبِ المكسيكيّ والبركيةُ، والكوريةُ، والصربيةُ، والكرواتيةُ، بالغربِ على نحوٍ خاصٍّ. وتُرجِمتُ كتبُهُ إلى ثماني لغاتٍ منها اللغةُ العربيةُ، والروسيةُ، والتركيةُ، والكوريةُ، والصربيةُ، والكرواتيةُ، والفارسيةُ، والإندونيسيةُ. وبعملُ الآنَ على تأليفِ كتاب حولَ تاريخ الإسلام في أمربكا اللاتينيةِ.

ويتمُّ في هذا الكتابِ الموسومِ بالمستشرقون الجددُ وصورُ ما بعد حداثية للإسلام من فوكو إلى بودربار (الصادرُ في العام ٢٠٠٧ عن دار أي. ب. توريس في لندن ونيويورك والذي يقعُ في ٣٣٠ صفحةً) تقديم وعرضَ الاستشراقَ الغربيَّ وتفعَصَهُ عن كثبٍ، خصوصاً عمليةُ بنائِه للآخرِ العربيِّ أو المسلمِ بنظرةٍ نظريةٍ نقديةٍ، وتفسيرٍ جديّ، وتفكيرٍ أكاديعيِّ رصينٍ. فقدِ استعملَ مفكرون ما بعد حداثيونَ في الوقتِ نفسِهِ بدءاً من فريدريك نيتشه فصاعداً موضوعاتِ الشرقِ الإسلاميّ ورموزَهُ ضمنَ عمليةِ نقدِ الحداثةِ الغربيةِ المستمرةِ، وهي عمليةُ استعمالٍ، كما يناقشُ هذا الكتابُ الجداليُّ، محفوفةٌ بالمخاطرِ التي تجعلُها عرضةً لأن تصبحَ خطاً استشراقياً نامياً بصورةٍ تدريجيةٍ. ويتفحصُ إيان ألموند بصورةٍ دقيقةٍ ومحكمةٍ أعمالَ فريدريك نيتشه (١٩٤٤)، وجاك ديريدا(١٩٣٠-٤٠٠٠)، وميشيل فوكو(١٩٢١-١٩٨٤)، وجان بودربار(١٩٤٩-٢٠٠٠)، وجوليا كريستيفا(١٩٤١)، وسلافوي جيجيك (١٩٤٩)، وأعمالَ روائيينَ حداثينَ فوكو(١٩٢١-١٩٨٤)، وبان بودربار(١٩٤٩) وسلمان رشدي (١٩٤٧) وأورهان باموق (١٩٥١). ومن قيامه بذلك يتقصَّى المعانيَ الضمنية لهذا الاستعمالِ بالنسبةِ إلى المشروعِ الحداثيِّ وإلى الإسلام نفسِه معاً. وعبرَ التفريقِ بين مزاعم، وحذوفاتٍ، وتناقضاتٍ متأصلةٍ لدى هؤلاء المفكرينَ في مقارباتهمُ للعالمينِ العربيّ والإسلاميّ، استناداً إلى آراءِ مختصينَ بارزينَ في نظريةِ ما بعد الاستعمارِ والحداثةِ والدراساتِ الإسلاميةِ بمن فيهم ضياءُ الدين سردار وعزيز العظمة وبوبي س. سيد، فكتابُ المستشرقون الجدد يسلطُ الضوءَ على صعوبةِ التحدثِ بصدقٍ حول "الآخرِ" المختلفِ. ففي ضوء المناخِ الغربيّ المايءِ بالخوفِ والهستيريا والارتيابِ في العالمين العربيّ أو الإسلاميّ، يأتي هذا العملُ البحثُ الجديدُ في وقتِه المناسب تماماً.

وعلى الرغم من مرور ثلاثة عقودٍ على ظهورٍ كتابٍ إدوارد سعيد الاستشراق (١٩٧٨) وعلى النقاشاتِ الواسعةِ التي أثارها معة وبلغتُ ذروتها في الربع الأخير من القرن العشرين، وخف بريقها تدريجياً بعد ذلك؛ ينطلقُ إيان ألموند من حيثُ انتهى إدوارد سعيد، مؤكداً ولبغتُ ذروتها في الربع الأخير من القرن العشرين، وخف المستمرّ. ويستمدُ ألموند مادتَهُ البحثية لإثباتِ ذلك من دراستِه المعمقةِ لأعمالِ فريدريك نيتشه وجاك دريدا وميشيل فوكو وجان بودريار وجوليا كريستيفا وسلافوي جيجك، ورواياتِ خورجي لوي بورخيس وسلمان رشدي وأورهان باموق. ويحاولُ المؤلفُ في هذا الكتابِ توضيحَ أنَّ نقادَ الحداثةِ الذين اهتموا بالشرقِ الإسلاميَ ورموزهِ يمكنُ النظرُ إليهم بأنهمْ نوعٌ جديدٌ وخاصٌ من الاستشراقِ، ومن دون أن يخوضَ في الجدلِ المتباينِ كثيراً والدائرِ حولَ تعريفِ مصطلحِ ما بعد الحداثةِ، أو ترسيم ملامحِ الاستشراقِ أو التمركزِ الأوروبِيّ أو الإمبرياليةِ، يقومُ ألموند بتناولِ تلك الأسماءِ التسعةِ لا من كونهم نقاداً، بل من كون خطاباتهم تحملُ تمثيلاتٍ أو صوراً عن الشرقِ والإسلام. ويرى ألموند أنَّ هؤلاء المفكرينَ والأدباء - وهم يعيدونَ تقويم المنجزاتِ الحداثية، بكونهم ما بعد حداثينَ - يستدعون شرقاً إسلامياً وعربياً. ويكشفُ عن الطبيعةِ المراوغةِ لذلك الاستدعاءِ بصورةٍ رئيسةٍ. ويخلصُ بعد تحليلٍ مفصلٍ إلى أنهُ بنقدِ الحداثةِ الأوروبيةِ، لم تنتهِ الأهدافُ الأوروبيةُ بلِ انتقلتُ إلى مرحلةٍ جديدةٍ وليس ضرورياً أن تكونَ مرحلةً ثانيةُ؛ الثانيةُ بمعنى أنها أيضاً تشكلُ نقداً قاسياً أو رفضاً للإسلامِ. فقد كان نيتشه البالغُ من العمرِ عشرين عاماً يخبرُ أختهُ تكون مرحلةٍ بلمجتمع والذي سيمثل عملاً أنَّ "المحمديينَ" مباركونَ أكثرَ من المسيحيينَ، وكان فوكو البارسِيُّ يقدُّ بأنَّ التونسيينَ على سجيهمُ أكثرَ من المونسيينَ. كلامٌ مفادُهُ أنَّ التونسيينَ على سجيهمُ أكثرَ من المقارنةِ بين الثقافاتِ الإسلاميةِ بكونها وسيلةً يستفادُ منها في تحقيقِ نوعٍ من المساءلةِ النقديةِ للمجتمع والذي سيمثل عملاً مألوفاً، ولو كان على سبيل المقارنة بين الشقافة بين المشافاتِ.

ويتناولُ ألموند تلك الأسماءَ التسعةَ من ثلاثةِ أقسامٍ: الأولُ بعنوانِ "الإسلامُ ونقدُ الحداثةِ" وفيه أوردَ نيتشه وفوكو ودريدا. إذ يبدي هؤلاء المفكرونَ تعاطفاً واضحاً تجاهَ الإسلامِ، وهو شيءٌ يرى ألموند أنه لم يكنْ حاضراً بتلك الصورةِ لدى المستشرقينَ الأوائلِ مع أنَّ هذا التعاطفَ كان في واقعهِ يحملُ أهدافاً شخصيةً مختلفةً.

فقد جاءَ اهتمامُ نيتشه بالإسلامِ، في ضوء "الذكوريةِ" التي رأى فها تجسيداً لقيمٍ مختلفةٍ مقارنةً بالمسيحيةِ. فنيتشه، كما يقولُ ألموند، الذي لا نجدُ في كتاباتِه أيَّ ذكرٍ لآيةٍ قرآنيةٍ، يجدُ بوضوحٍ معنى تأكيدِ أهميةِ الحياةِ في الإسلام. ومع أنه لا يلقي بالاً لدلالةِ كلمةِ " إسلامٍ" (والتي تعني أساساً الخضوعُ)، فإنه نظرَ إلى الإسلام بكونِه إيجابياً، لأنه عقيدةٌ لا تدعو إلى الانسحابِ من الحياة ولأنَّ قيماً مثل "الجهادِ ونشرِ الدينِ والقصاصِ" فها ترسيخٌ لِعانٍ إيجابيةٍ. ولعلَّ فلسفةَ نيتشه التي تقومُ على فكرة إرادةِ القوةِ والإنسانِ الأعلى هي الله والمنافِ والقصاصِ" فها ترسيخٌ لِعانٍ إيجابيةٍ. ولعلَّ فلسفةَ نيتشه الإسلامِ لم تكنْ واسعةً أو عميقةً، إذ لا يظهرُ في دفاتره سوى الدافعُ وراءَ اتخاذِهِ مثلَ هذا الموقفِ. وبحسب المؤلفِ فإن معرفة نيتشه بالإسلامِ لم تكنْ واسعةً أو عميقةً، إذ لا يظهرُ في دفاتره سوى مصدرينِ لمستشرقينِ ألمانيينِ شهيرينِ: يوليوس فلهوزن وأوغست مولر، لكنْ على الرغم من قلةِ هذا الزادِ، فإن نيتشه بفضلِ قوةِ حدسِهِ تمكنَ من صوغ أفكارٍ وخواطرَ لافتةٍ بشأنِ الإسلامِ الثقافيِّ بلِ العقديّ. ويكتبُ نيتشه في كتابه ضد المسيح L'Antéchrist الذي نُشِرَ أولَ مرةٍ في عام ١٨٩٥، على الرغم من أنه كُتِبَ في عام ١٨٨٨:

"حرَمتْنا المسيحيةُ حصادَ الثقافةِ القديمةِ، وبعد ذلك حرمتْنا أيضاً حصادَ الثقافةِ الإسلاميةِ. فحضارةُ إسبانيا العربيةِ والقريبةِ منا حقاً تخاطبُ حواسًنا وذائقتَنا أكثرَ من روما واليونانِ، وكانت عرضةً لدَوْسِ الأقدامِ - لماذا؟ لأن تلك الحضارةَ استمدتْ نورَها من غرائزَ أرستقراطيةٍ، غرائزَ فحوليةٍ، ولأنها تقولُ نعم للحياة، إضافةً إلى طرائق الرقةِ العذبةِ للحياة العربيةِ. فقد حاربَ الصليبيونَ من بعدُ عالماً كان من الأحرى بهم أن ينحنُوا أمامَه في الترابِ - عالمَ حضارةٍ لو قارنًا بها قرنَنا التاسعَ عشرَ فإنَّ هذا الأخيرَ قد يظهرُ فقيراً أو متخلفاً! كانوا يحلُمونَ بالغنائم، ما في ذلك من شكٍّ، فالشرقُ كان ثرياً!... لننظرْ إذنْ إلى الأشياءِ كما هي! الحروبُ الصليبيةُ؟ قرصنةٌ من العيار الثقيل، لا غيرُ".

ويرى فوكو الشيءَ ذاته تقريباً، فهناك شرقٌ خفيٌ يكمنُ وراءَ الغربِ الظاهرِ لديه. فتصوراتُ فوكو، على سبيل المثالِ، للطاقةِ المتدفقةِ لدى الإيرانيين، وحراكِهمُ الثقافيِّ الذي يعودُ إلى آلاف السنينَ، والسمةِ الجماعيةِ المتناغمةِ المطلقةِ لديهم، جميعُها تصوراتٌ لا تكمنُ اشتراطاتُها المعرفيةُ في ما رآه فوكو في إيرانَ بالفعل، بل فيما قرأه من نيتشه قبلاً ورآه في تونسَ من قبلُ. وربما كان السببُ الأكثرُ وجهاةً والذي جعلَ ذهنَ المفكرِ الفرنسيِّ مشدوداً إلى التحول الكبيرِ في المجتمع الإيرانيَّ ومراقباً الولادةَ العسيرةَ لحقيةٍ تاريخيةٍ مغايرةٍ لهذه الرقعةِ الحضاريةِ الضاربةِ في التاريخ؛ هو التلاحمَ الذي فهمةُ بين الفكرِ والناس، وبين العقيدةِ والسلوكِ، وقدرةِ الأفرادِ الرهيبةِ من خلال الأفكارِ الثوريةِ على تغيير مجرى التاريخ والتأثيرِ في الأشخاص والعقولِ وتحريرهِمُ من الأوهامِ والخوفِ والدفعِ بهم إلى المشاركةِ في صنعِ المستقبلِ. ويذكرُ فوكو المفكرَ الإيرانيَّ على شريعتي (١٩٣٣-١٩٧١) بكونِه من الذين هتفَ الناسُ باسمِه كثيراً زمنَ الثورةِ، ورُفِعتُ صورُهُ في الشوارع، وكُتِبَ اسمُهُ بالخطِ العريضِ في التاريخ الحديثِ. ويسجِي فوكو على شريعتي بالحاضر الغائب، إذ يقولُ عنه إنه عند موتُه قبلَ عامينِ هذا المنصبَ الرفيعَ في الإسلام الشيعيِّ، منصبَ الحاضرِ الغائبِ. وفي أثناء فترة وجودِه في أوروبا للدراسةِ. كان علي شريعتي على العاملُ بلقادةِ الجزائريةِ، ومع حركاتٍ مسيعيةٍ يساريةٍ، ومع تيارٍ من الاجتماعيينَ الماركسينَ. وشهدَ محاضراتٍ عند شريعي على العاملُ الديئيُّ في مقاومة الاستبدادِ والقمع والاستعمارِ غيرِ المباشرِ والتبعيةِ للغرب، وكلُّ ذلك تحتَ شعارِ الروحانيةِ السياسيةِ، فهل كان مجردُ استبدالِ كلمةِ الروحانيةِ بالواقعية أو الماديةِ كافياً لتنفجرَ ثورةٌ شعبيةٌ عارمةٌ مثلثُ منعطفاً كبيراً لتاريخ المناسِةَ والمائسةِ وما الذي منعَ الروحانية السياسية من أن تتكونَ سابقاً؟

ونجد أنَّ تناولَ دريدا للإسلام لم يكنْ على الدرجة نفسِها من وضوحِ هذا التناولِ لدى فوكو، بل كان مشوشاً بعض الشيء، ويستندُ إلى خلفيةِ إيديولوجيةٍ واضحةٍ عنِ الإسلام، فمن تلك الرؤيةِ يمكنُ فهمُ فكرةِ "نحن الأوروبيينَ" في مواجهةِ "غير الأوروبيينَ". ونلمسُ عنده حضوراً للنزعة الاستشراقيةِ القديمةِ من مجرد كلمةٍ مثاليةٍ أو مقولةٍ طوباويةٍ ؟ خلال "رفضِه التعاملَ مع الإسلامِ بكونِه ديناً متفرداً قائماً بذاتِه". وإذا كانتِ العلاقةُ بين التحضرِ والبربريةِ هي الإشكالية بالنسبة إلى دريدا، فيكفي هنا ذكرُ المجازرِ التي وقعتْ في الجزائر، وهذا موقفٌ ينطوي، وفقاً لألموند، على سوء نيةٍ واضحٍ. ومع ذلك أقرَّ دريدا بضرورةِ تفكيكِ الفهمِ الأوروبيِّ للإسلام. فنحنُ نعرفُ جيداً، كما يقولُ، أنَّ الفكرينِ العربيِّ والإغريقي امتزجا، في لحظةٍ تاريخيةٍ معينةٍ، على نحوٍ وثيقٍ، ويتمثلُ أحدُ أولِ واجباتِنا إزاءَ ذاكرتِنا الثقافيةِ الفلسفيةِ في إيجاد هذا التطعيمِ والإخصابِ المتبادلِ، من الوجهة الفلسفيةِ، بين الإغريقِ والعربِ والهودِ.

وينتقلُ ألموند في القسم الثاني "الإسلامُ وروايةُ ما بعد الحداثة" من عالم الفلسفةِ والفكرِ إلى العالم الروائيَ ما بعد الحداثيّ لخورخي لوي بورخيس وسلمان رشدي وأورهان باموك. إذ يستعملُ جميعُ هؤلاء الكتّابُ مواقفَ وأجواءً إسلاميةً متفاوتةً تضفي ألواناً وحكايا ضمنيةً غيرَمباشرةٍ — فهناك كتابُ ألف ليلة وليلة بالنسبة إلى بورخيس، والأجواءُ الصوفيةُ الحزينةُ لدى باموق. ومع ذلك يقومُ ألموند بالتفريق بين بورخيس ورشدي وباموق. وسيكونُ من المهمِّ أنْ نتبيَّنَ من هذا الكتابِ الكيفيةَ التي تصورَ بها ألموند كتاباً من أمثال خوان غويتيسولو (١٩٣١-٢٠١٧)، والذي كان ينبغي أن يكونَ مع باموق ضمنَ هؤلاء الكتّابِ المختارينَ.

أما القسمُ الثالثُ المعنونُ "الإسلامُ، النظريةُ وأوروبا"، فيتناولُ جوليا كريستيفا وجان بودريار وسلافوي جيجك. فيصفُ ألموند مقاربةَ كريستيفا بأنها "رفضُ الإسلامِ " ويحللُ تأييدَها للنموذج الفرنسيِ للتعددية الثقافيةِ واهتمامَها بأزمة الذاتيةِ الأوروبيةِ في السياق الأوسعِ نطاقاً للإسلام والنسويةِ. وانتقدَ ألموند كريستيفا كثيراً مقارنةً بغيرها من المنظّرينَ. ومن المشكلاتِ التي يضعُ يدَهُ علها هنا خلطُها الدائمُ بين الثقافةِ والدينِ. فهي تتخذُ مما هو كائنٌ أساساً لتوجيه سهامِ النقدِ لما ينبغي أن يكونَ، وهذا موقفٌ خاطئٌ منهجياً بحسب ألموند.

وينتقلُ إيان ألموند إلى جان بودربار، فيصفُه بأنّه "قائدُ الفكرِ ما بعد الحداثيّ فينظرُ إلى الإسلام بكونِه "المعقلَ الأخيرَ، لمقاومة النظامِ العالميّ أحاديّ القطبِ"، غيرَ أنَّ ألموند يركِّزُ على مبالغةِ بودربار في تركيزه على مفهوم "الإرهابِ" و"الآخرِ المسلمِ غيرِ القابلِ للاختلافِ". ويشيرُ ألموند إلى تحولِ موقفِ بودربار في كتاباته المتأخرةِ فيصيرُ الإسلامُ لديه عرَضاً من أعراضِ تدهورِ الغربِ". فالإسلامُ المتطرفُ Hyper Islam، بتعبيرِ بودربار، ليس سوى، تبعةٍ من تبعاتِ الغربةِ، و"نتيجةٍ منطقيةٍ لتعثرِ الحداثةِ". ويتوقفُ ألموند كثيراً أمامَ تحليلِ بودربار للنظام العالميّ الجديدِ في علاقتِه بالإسلام، وهجماتِ الحاديَ عشرَ من أيلولُ/سبتمبر ٢٠٠١ خصوصاً. فالنظامُ العالميُّ الجديدُ، وفقاً لبودربار، لا يتركُ مجالاً للتمايزاتِ، وكلُّ ما يخرجُ عن النظام ينبغي مواجهتُه بالقوةِ. وظهرَ ذلك جلياً في أحداثِ

الحاديَ عشرَ من أيلولَ/سبتمبر. ويعيدُ بودربار تلك الضربةَ الرمزيةَ كما يسمها هو، إلى المنظومةِ نفسِها التي أنتجهًا، وكأنه يربدُ أن يكررَ قولَ هيغل بأنَّه من القضية يتولدُ نقيضُها، فيقولُ: همْ نفَّدُوا أحداثَ الحاديَ عشرَ من أيلولَ/ سبتمبر ونحنُ مَنْ أرادَه، وإذا لم نأخذْ في الحسبانِ هذه الحقيقةَ، فإنَّ الحدثَ يفقدُ أبعادهُ الرمزيةَ كلَّها، ويصبحُ مجردَ حدثٍ عاديٍّ يمكنُ اختزالُهُ في مجرد عملٍ إرهابيٍّ، وينتهي الأمرُ عند هذا الحدِ. لكنَّنا نعرفُ أنَّ الأمورَ ليستُ بهذه السهولةِ. فما حدثَ يتكئُ على تواطؤ دفينٍ يجدُ جذورَهُ في أماكنَ متنوعةٍ".

إنَّ المشهدَ الذي يحيلُ إليه أحداثُ ضربِ البُرجينِ تحكمُهُ مفارقةٌ تبلغُ حدَّ التداخلِ بين الشجبِ الأخلاقِ والاتحادِ المقدسِ ضدَّ الإرهابِ وبين النهللِ الاستثنائيّ لرؤيةِ هذه القوةِ الفائقةِ العالمةِ وهي تدمِّرُ نفسَها بنفسِها وكأنَّها ترتكبُ انتحاراً مشهوداً، فالغربُ الذي يتصفُ، بحسب بودربار، كما لو أنَّهُ في موقعِ (الله) ذي القدرةِ الإلهيةِ الكليةِ والشرعيةِ الأخلاقيةِ المطلقةِ يغدو انتحارباً ويعلنُ الحربَ على نفسه. فانهيارُ برجَي مركزِ التجارةِ كأنَّهُ تواطوٌ غيرُ متوقعٍ بين الطرفينِ، المعتدي والمعتدى عليه. ويعتقدُ بودربار أنَّ النظامَ العالميَّ المهيمنَ يستلزمُ ضرورةَ وجودٍ إرهابٍ كي يستمرَ في العمل والسيطرةِ لأنَّهُ من دونِ نقيضِه سينهارُ هذا النظامُ، بل إنَّ تواطوًا عميقاً ينشأُ بين الخصمينِ، أيْ يمكنُ التساؤلُ بهذا المعنى عمَّنْ يستعملُ الآخرَ. وحاولتْ وسائلُ الإعلامِ، بحسب بودربار، أنْ تُلصِقَ تهمةَ الإرهابِ ببالإسلام، فالنظامُ العالميُّ، المتمثلُ بشبكةِ المصالحِ الرأسماليةِ العالميةِ، لا بدَّ من أنْ يخترعَ لذاته عدواً محددَ المعالمِ يستطيعُ به أنْ يخترعَ لذاته عدواً محددَ المعالمِ يستطيعُ به أنْ الإرهابَ تمَّ توليدُهُ من داخل النظامِ ذاتِه ولم يأتِ من خارجِه: "لا يتعلقُ الأمرُ بصدام الحضاراتِ أو الأديانِ، كما يتعدَّى كثيراً محاولةَ الإرهابَ المتحدةِ الأمريكيةِ والإسلامِ. صحيحٌ أنَّ هناك تقابلاً بينهما، لكنه تقابلٌ يكشفُ، عبرَ طيفِ أمريكا (التي اختولُ مرديار قائلاً إنَّ: "الحربَ تلازمُ كلَّ نظامٍ علي وكلَّ سيطرةٍ مهيمنةٍ، ولو كان الإسلامُ يسيطرُ على العالم لوقفَ مع ذاتها". ويستطردُ بودريار قائلاً إنَّ: "الحربَ تلازمُ كلَّ نظامٍ عالميّ وكلَّ سيطرةٍ مهيمنةٍ، ولو كان الإسلامُ يسيطرُ على العالم لوقفَ الإهابُ ضدَّ الإسلامُ ...

ويختتمُ ألموند نقاشَه بسلافوي جيجك بكونِه امتداداً للهيغليةِ. فيحاولُ كشفَ النقابِ عن "نسخةٍ مظلمةٍ" لجيجك تختفي وراءَ نقدِ التمركزِ الأوروبيِّ حول الذاتِ. ففي القسمِ اللاحقِ يستفيضُ ألموند مع تحليلاتِ هيغل ليركزَ على جيجك بأنه لم يستطع الفكاكَ من أسرِ التصورِ الجدليِّ الهيغليِّ للإسلام، كما هي الحالُ مع فوكو ونيتشه. واهتمَّ جيجك اهتماماً خاصاً بـ "صناعةِ صورةِ الإسلامِ" التي ارتبطتْ بالإرهاب أو الفاشيةِ، في الولاياتِ المتحدةِ، والغربِ عموماً، والأصوليةُ الإسلاميةُ لها وضعٌ مختلفٌ لأنها لا تُحيلُ إلى الإسلام ذاتِه بقدرِ ما تحيلُ إلى القهرِ الذي مارسَه الغربُ على الشعوب الإسلاميةِ. فذلك نوعٌ من «فاشيةٍ إسلاميةٍ» لمَّ نتحدثُ عنِ التزييف الأيديولوجيّ، فالفاشيةُ هي الفاشيةُ، أمَّا الحركاتُ الإسلاميةُ فلا يمكنُ فهمُها خارجَ السياقِ التاريخيّ وفي علاقتها بالليبرالية. ولأنَّ الأصوليةَ ملازمةٌ لليبرالية، فهي ردةُ فعلٍ زائفةٌ علها. إنَّ أهميةَ جيجك في خريطة الاستشراقِ الجديدةِ - وفقاً لألموند - تتمثلُ بتفكيكِه الصورةَ ملاسلام في الغرب، انطلاقاً من تفكيكِه لمفاهيمِ اليومِ التي صارتْ مستقرةً وراسخةً مثلُ "الأصوليةِ" و"الفاشيةِ" و "النازيةِ العربيةِ" و"الإسلاميةِ" ليكشفَ في نهاية المطافِ أنَّ هذه المفاهيمَ الدينيةَ ما هي إلا الوجهُ الآخرُ للأيديولوجيا الغربيةِ الليبرالية.

ويعدُّ هذا الكتاب عملاً بحثيًا جيدًا، لذلك تجدرُ ترجمتُه ودراستُه، بسببِ عرضِه أفكارَ شخصياتٍ من أهمِّ أعلامِ مابعد الحداثةِ في الفلسفةِ والأدبِ، وموقفَهمْ من الإسلامِ ومناقشتَها بروحٍ نقديةٍ منهجيةٍ. وتنبعُ قيمتُه من محاولتِه قراءةَ عمقِ تلك الأفكارِ بطريقةٍ أكاديميةٍ تسعى للوصولِ إلى الحقيقةِ العلميةِ . ويلقي هذا الكتابُ الضوءَ على مجالٍ بحثيٍّ جديدٍ إلى حدٍّ كبيرٍ، إذ يحاولُ الكشفَ عنِ الكثيرِ من الآراءِ والتفاصيلِ غيرِ المعروفةِ في نصوصِ وتجاربِ بعضِ المفكرينَ النقديينَ والروائيينَ الذين ينتمونَ عمومًا إلى تيارِ ما بعد الحداثةِ، والذينَ همْ غيرُ معروفينَ بكونهمْ مستشرقينَ ولا يقدِّمونَ أنفسَهمْ على أنهمْ كذلك.

#### المراجع:

١. إيان ألموند، المستشرقونَ الجددُ: صورُ ما بعد حداثية للإسلام من فوكو إلى بودربار (لندن ونيوبورك: دار أي. ب. توريس، ٢٠٠٧).



#### المجلة الدولية للدراسات اللغوبة والأدبية العربية

#### International Journal for Arabic Linguistics and Literature Studies (JALLS)

Journal Homepage: https://www.refaad.com/views/JALS/home.aspx ISSN: 2663-5860(Online) 2663-5852(Print)



# Ian Almond, The New Orientalists: Postmodern Representations of Islam from Foucault to Baudrillard (London; New York: I. B. Tauris, 2007)

#### Presented by: Fuad Abdul Muttaleb

Professor at Faculty of Arts, Jerash University, Jordan fuadmuttalib@jpu.edu.jo

Received Date: 16/5/2020 Accepted Date: 7/6/2020 DOI: https://doi.org/10.31559/JALLS2020.2.2.2

**Abstract:** This presentation aims at providing a clear description of this book to encourage returning to it in order to translate into Arabic, study and critically evaluate it, by interested scholars and place it within the framework of new orientalist studies. This work includes a brief review of Ian Almond's book, The New Orientalists: Postmodern Representations of Islam from Foucault to Baudrillard, published for the first time in 2007. It introduces, at the beginning, the author, his field of work and research interests and his major books in English, comparative, and post-colonial literature, as well as Islam, and its relationship particularly with the West. Then, it describes the subject of the book, namely western orientalism, and the process of its construction of the Arab and Muslim worlds, through a careful and critical perspective. The book closely examines the works of Nietzsche, Derrida, Foucault, Baudrillard, Kristeva, and Cicek; in addition to the novels of Borges, Rushdie, and Pamuk, taking them not as critics, but through their discourses that use the East and deals with Islam and draw their images across a growing modernist orientalist line. The author attempts to explore the implicit meanings of this use in relation to the modern project and to Islam itself, based on the ideas of some specialists in the field of modernity and Islamic studies, in light of the western climate filled with fear and mistrust towards the Arab and Islamic worlds. The author seeks to prove that critics of modernity are drawing, through their looks, a new line of orientalism. After examining in detail, the ideas of these critical thinkers, he believes that the European goals have not ended, but they have moved to a new stage, despite the hidden presence of the traditional orientalist tendency. Finally, he calls for studying Islam within its historical context, and the Islamic movements in relation to western liberalism, because ultimately it is the other side of that ideology.

**Key words**: Ian Almond; postmodern orientalism; traditional orientalism; Islam and the West; western liberalism.

#### References:

[1] Eyan Almwnd, Almstshrqwn Aljddu: Swru Ma B'd Hdathyh Lleslam. Mn Fwkw Ela Bwdryar (Lndn Wnywywrk: Dar Ay. B. Twrys, 2007).



#### المجلة الدولية للدراسات اللغوبة والأدبية العربية

#### International Journal for Arabic Linguistics and Literature Studies (JALLS)

Journal Homepage: https://www.refaad.com/views/JALS/home.aspx ISSN: 2663-5860(Online) 2663-5852(Print)



## خصائص الإيقاع في بائية الخنساء

#### محمد صالح الحمراوي

المعهد العالي للعلوم الإنسانيّة- جامعة تونس المنار- تونس mohamed.hamraoui.beja@gmail.com

تاريخ استلام البحث: ٢٠٢٠/٥/٩ تاريخ قبول البحث: ٢٠٢٠/٦/٧ تاريخ المتلام البحث: ٢٠٢٠/٥/٩

#### الملخّص:

نبحث في هذا المقال عن خصائص الإيقاع في شعر النّساء من خلال بائية الخنساء. وقد عرّفنا في بدنه بهذا المفهوم نظريًا بالوقوف عند دارسيه فلاسفة ونقّاداً، غرباً وعرباً، قديماً وحديثاً. واصطفينا بعض الدّراسات الّتي قدّرنا إفادتها. ثمّ عرّفنا بالشّاعرة تعربفاً وظيفيّاً يغدم مقاصدنا، بتقصّي رؤية النّقاد إليها وتحسّسهم لمواطن تميّزها. أمّا إجرائيّاً فقد اختبرنا قدرة المقاربة العروضيّة المتمسّكة بسلطة النّموذج على الظّفر ببعض ممكنات الإيقاع. وأتاحت لنا الزّحافات والعلل شيئاً من التّنوّع الإيقاعيّ. إلاّ أنّ النّحو والبلاغة بدا صانعي إيقاع متنوّع فأخصبا تسلّط هذه النّظريّة الإيقاعيّة. وهذا ما منحنا الانطباع بتفرّد إيقاع التوازي عند الخنساء لتصبح رأس مدرسة فيه غلبت فيه الفحول. وحقّ لنا الإقرار بفحولة المرأة وبحسن اتباعها لإيقاع النّموذج عروضيّاً وفكّ نمذجته بإغنائه ببعض ما ينقصه باستدعاء التّرصيع والمرواحة بين نغمات متباينة صعوداً وهبوطاً، وبين إيقاع متباين الألوان قوّة وضعفا زادته الكنايات اتّساعا في المعنى. وببدو أنّ المراوحة بين الإنشاء والخبر قد كشفت عن صلة الإيقاع بحال المتكلّم توتّراً وهدوءاً.

الكلمات المفتاحية: إيقاع؛ رويّ؛ قافية؛ مقطع؛ مطلع؛ نغمة صاعدة؛ نغمة مستوية، تمايز؛ تماثل؛ تفرّد؛ ثقل؛ خفّة؛ تكرار؛ تواز؛ اتّساع المعنى.

@\_0\_

#### لقدّمة:

لم نر مفهوما تباينت في حدّه الآراء تباينها في ضبط حدّ الإيقاع. إذ مازال تعريفه عصيًا عن الإدراك، زئبقيّ الطّبع. وقد دلّ على هذا الرّأي قول محمّد المهدي المقدود (٢٠١٨) الذي أشار فيه إلى أنّه «وافر الاطّراد يجري في أكثر من خطاب وفي حقول معرفيّة تبدو ظاهر الأمر متباينة (...) ولكن هذه الوفرة في الحضور رافقها غالبا لبس في الدّلالة حتّى توشك أن يكون له في كلّ حقل معرفيّ حدّه الخاصّ. وهو ما سوّغ لباحث معاصر أن يجمع مائة تعريف غربيّ كلّ واحد منها يلجّ على ناحية فيه يذهل عنها غيره، أو يرفع من درجة جانب فيه لم يره سواه أهلا للأهميّة نفسها، ولا نخاله مع ذلك أحاط بحدوده عددا». وقد ردّ دارسوه غموضه إلى صلته بعلوم شتّى، من موسيقى وفلسفة، وعلم نفس وطبّ، وعلوم إناسة، وإلى صلته بكافّة عناصر الكلام صوتا وتركيبا وصورة ( الورتاني، خميّس ٢٠١٦). وهذه العتمة في الضبّط لا تحجب عنّا محاولات التّعريف. ولذلك، نظفر في كتب الفلاسفة غربا وعربا ببعض الحدود، على نقصها. ودليل ما ذكر من مؤلّفات الكنديّ الموسيقيّة» ( الكندي ، ٢٩٦١) و « جوامع علم الموسيقى» ( ابن سينا، ١٩٥٦) و «رسائل إخوان الصّفا» ( إخوان الصّفا، ١٩٥٧) ، وكتب بعض النَقّاد الفلاسفة مثل «منهاج البلغاء وسراج الأدباء» ( القرطاجيّة، ١٩٦٦).

ولئن لم يشر القدامى إلى مفهوم الإيقاع صراحة، فقد دلّوا عليه بحديثهم عن «كثرة الماء» و«العذوبة» (الواد، حسين، ١٩٩١). ولكن هذا لا يمنع من استعمال لفظة الإيقاع عند حدّ الشّعر. فهذا (ابن طباطبا، ٢٠٠٥) يقول: «للشّعر الموزون إيقاع يطرب الفهم لصوابه ويرد عليه من حسن تركيبه واعتدال أجزائه. فإذا اجتمع للفهم مع صحّة وزن الشّعر صحّة المعنى وعذوبة اللّفظ، فصفا مسموعه ومعقوله من الكدر تمّ قبوله، واشتماله عليه، وإن نقص جزء من أجزائه الّتي يعمل بها وهي: اعتدال الوزن، وصواب المعنى، وحسن الألفاظ، كان إنكار الفهم إيّاه على قدر نقصان أجزائه». وهذا الذّكر للفظة الإيقاع يجد صداه عند آخرين. إذ أيّده (السّجلماميّ، ١٩٨٠) في مؤلّفه " المنزع البديع في تجنيس البديع"، مستحضرا تعريف ابن سينا في الآتي: «القول الشّعريّ كما قد قيل-

هو القول المخيّل المؤلّف من أقوال موزونة متساوية، وعند العرب مقفّاة. ولنتأمّل أجزاء هذا الحدّ فنقول: إنّ معنى كونها موزونة هو أن يكون لها عدد إيقاعيّ. ومعنى كونها متساوية هو أن يكون كلّ قول منها وبالجملة كلّ جزء منها مؤلّفا من أقوال إيقاعيّة يكون عدد زمان أحدها مساويا لعدد زمان الآخر، ومعنى كونها مقفاة هو أن تكون الحروف الّتي يختم بها كلّ قول من تلك الأقاويل واحدة».

أمّا حديثاً فقد حاولت بعض المقاربات النّظريّة حدّ هذا المفهوم الرّثبقيّ، منها الإنشائيّة والنّبريّة والمقطعيّة والموسيقيّة. وهي، على جديّنها، تظلّ قاصرة عن بلوغ الغاية وتحقيق برد اليقين وتوضيح الغامض. وقد استفدنا من بعض الأعمال الّي سعت جهدها إلى فكّ معضلة عتمة المفهوم وتبيّن حظّه في شعر النّساء. واستأنسنا بـ«الإيقاع في السّجع العربيّ» (المسعدي، ١٩٩٦) و «نحو إيقاعيّة عربيّة حديثة» (الورتاني، ٢٠١٦) و «جماليّات الإيقاع في شعر الخنساء» (جربوع، الشّعر العربيّ» (العيّاشي، ١٩٩٧) و «نحو إيقاعيّة عربيّة حديثة» (الورتاني، ٢٠١٦) و «جماليّات الإيقاع في شعر الخنساء» (جربوع، سعيدة، ١٥٠٥). وتخيّرنا مقالين لعمق ثرائهما، وهما الموسومان بـ«الإيقاع عند العرب إدراكا وإجراء» (المقدود، محمّد المهدي، ٢٠١٨) و «الوجه الدّلاليّ للإيقاع في تجربة سماء عيسي» (حمد، محمود، ٢٠١٩). ولا نخفي جهود بعض الغربيّين مثل (ميشونيك، ١٩٨٧) في كتابه «نقد الإيقاع» ومؤلّفه مع (جيرار ديسون، ١٩٩٨) «بحث في إيقاع الشّعر والنّر» وكتاب (رومان جاكبسون، ١٩٧٧) «ثمانية أسئلة في الشّعريّة». وهي محاولات قدّم فيها أصحابها رؤية جديدة لحدّ الإيقاع بربطه بالخطاب وبتبدّل أحوال الذّات، اعتراضا على الرّؤية العروضيّة الّي تنمّطه وتربطه بالوزن وبالعروض. وسنستأنس بهذه الجهود النّقديّة في مجال الإيقاع وتطويعها لخدمة النّصّ المتخيّر من شعر النّساء، ونخصّ رائية الخنساء أنموذجا كانت قد بكت فيها أخاها صخرا. وهي:

يا عَيْنُ مَا لَكِ لا تَبكِينَ تَسكابًاإِذَ رَابَ دَهرٌ وَكانَ الدَهْرُ رَبّابا فَابكي أَخساكِ لِأَيْتَامٍ وَأَرْمَلَةٍ وَابكي أَخاكِ إِذا جاوَرتِ أَجنابا وَابكي أَخاكِ لِخَيلٍ كَالقَطا عُصَباً فَقَدنَ لَمَا ثَوى سَيباً وَأَنهابا يَعسدو بِهِ سابِحٌ نَهدٌ مَسراكِلُهُ مُجَلبَبٌ بِسَوادِ اللّيلِ جِلبابا حَقّ يُصَبِّحَ أَقْسواماً يُحارِبُهُم أَو يُسلَبوا دونَ صَفي القَومِ أَسلابا هُوَ الفَتى الكامِلُ الحامي حَقيقتَهُ مَوْوى الضَريكِ إِذا ما جاءَ مُنتابا هُو الفَتى الكامِلُ الحامي حَقيقتَهُ مَوْد التّليلِ لِصَعبِ الأَمرِ رَكّابا عَهدي الرّعيلَ إِذا ضاقَ السّبيلُ عِم مَلا التيليلِ لِصَعبِ الأَمرِ رَكّابا المَحْد خُلَّتُ هُ وَالجُودُ عِلَّتُهُ وَالصِدقُ حَوزَتُهُ إِن قِرنُهُ هابا خَطَابُ مَحفِلَةٍ فَرَاجُ مَظَلَمَةٍ إِن هابَ مُعضِلَةً سَتَى لَهَا بابا حَمّالُ الْويَةِ قَطّاعُ أُودِيَةٍ شَهَادُ أَنجِيةٍ لِلوتِ وِطَلَابا حَمْالُهُ العُنَاةِ إِذا لاق الوَى لَمْ يَكُن لِلمَوتِ هَيّابا (الخنساء، د. ت)

وقد اقتضى منّا ذلك اختبار آراء القدامى ونقّاد الحداثة حول شاعريّة هذه المرأة وتدبّر مدى تمايزها عن الرّجال، متعقبين، أوّلا، نظرة الأوائل الّذين حصروا التّبريز شعراً في الذّكورة. فهو عندهم جمل فحل. وعيّروا المقصّر فيه بأنّ رئيّه أنثى، وقرّضوا الشّاعر المفلق وردّوا تميّزه إلى ذكورة جنيّه. إلاّ أنّ المتثبّت في كتب الأخبار والمتون النّقديّة يتدبّر بكلّ يسر أنّ هذه الشّاعرة كانت علامة أنثويّة مضيئة قد غلبت الرّجال. إذ اعترف بها النّابغة كرها. ودليله القول الآتي: «والله، لولا أنّ أبا بصير أنشدني لقلت: إنّك أشعر الجنّ والإنس» ( ابن قتيبة، ١٩٨٢). وهذا قول نقرأ فيه إلحاقا لتميّز المرأة بالرّجل والخشية من الاعتراف بقدرة النّساء على ولوجهنّ لعالم فيّ يعدّ حكرا على الرّجل. ولذلك، ركّز الشّعراء على غلبتها للنّساء دون الرّجال. وهذا ما يفضحه قول حسّان بن ثابت: «والله، ما رأيت ذات مثانة أشعر منك» ( ابن قتيبة، ١٩٨٢).

بيد أنّ هذه النّظرة سيتخطّاها جربر لحظة سؤاله عن براعته في قول الشّعر ومن أشعر النّاس عند العرب. فردّ: «أنا لولا هذه الخبيثة، يعني الخنساء» (بنت الشّاطئ، د. ت). ويذكر أنّ بشّارا قد استنقص شأو شواعر العرب وعيّرهنّ بالضّعف عدا الخنساء. وهذا يجلّيه ملفوظه الآتي: «لم تقل امرأة قطّ شعرا إلاّ تبيّن الضّعف فيه. فقيل له: أو كذلك الخنساء؟ قال: تلك فوق الرّجال» ( بنت الشّاطئ، د. ت). ودلّ كتاب " طبقات فحول الشّعراء" أنّ مؤلّفه قد أعلى منزلتها بقوله: «وصيّرنا أصحاب المراثي طبقة بعد العشر طبقات: أوّلهم المتمّم بن نويرة ... رثى أخاه مالكا، والخنساء بنت عمرو رثت أخوبها صخرا ومعاوية» ( ابن سلاّم، د. ت). والبيّن أنّ القدامى والمحدثين قد أقرّوا بشاعريّتها، على ميلهم إلى الإقرار بأنّ القول الشّعريّ في ذكوريّ في المقام الأوّل. ولهذا سنده المعبّر عن تمايزها عن بقيّة الشّاعرات. وهذا يرفده القول إنّ: « الخنساء من شواعر العرب المعترف لهنّ بالتّقدّم؛ أجمع الشّعراء ورواة الشّعر القدماء على أنّه لم تكن امرأة قبلها أشعر منها في الرّثاء" » (بنت الشّاطئ، د. ت).

أمّا نقاد الحداثة فيبدو أنّهم قد ساروا على نهج سابقهم في الإقرار بفضل هذه الشّاعرة الّتي قالت عنها بنت الشّاطئ إنّها: «المرأة الّتي فرضت نفسها على المجتمع العربيّ، على نحو لم تظفر به شاعرة قبلها ولا بعدها» الّتي فرضت نفسها على تاريخ الأدب العربيّ، على نحو لم تظفر به شاعرة قبلها ولا بعدها» ( بنت الشّاطئ، د. ت). وتضيف في موطن آخر إنّ تاريخنا العربيّ قد احتفى بد مولد شاعرة قدّر لها أن تشغل المكان الأوّل بين شواعر العرب» ( بنت الشّاطئ، د ت). ونحتج لرأي هذه النّاقدة بقول لويس شيخو الدّي مدح فيه شاعرة الرّثاء مشيرا إلى أنّها «امرأة طار ذكرها في أواخر الجاهليّة وغرّة الإسلام» ( شيخو، لويس، ١٩٨٥).

ونشير إلى أنّنا استفدنا، أيضاً، من رأي باحث استعرض فيه آراء الشّعراء والنّقاد قديما وحديثا في الوقوف عند شاعريّة هذه المرأة. وقد خصّص صفحات لتبصير القرّاء بفضل المعاصرين في إعادة قراءة شعر الخنساء من منظور جديد وإكسابه حياة، مستدعيا جهود بنت الشّاطئ ولويس شيخو، وعبد الرّحمان النّاصر وشوقي ضيف (السّلي، سليم، ٢٠٠٩). وهذه الآراء النّقديّة كانت محفّزا لاختبار مدى فاعليّة الإيقاع عند الخنساء، لإدراك تمايزه عن إيقاع أشعار الرّجال. وسيكون ذلك بالبدء باختبار فاعليّة المقاربة العروضيّة، أولاً، لنثنيّ بتجرب النّحو في تحقيق الإيقاع، ونختم بالاستئناس بفاعليّة أدوات البلاغة في تدبّر الثّراء الإيقاعيّ في شعرها.

#### فاعليّة المقاربة العروضيّة إيقاعيّاً:

سيتمّ النّظر في قدرة هذه المقاربة على إظهار بعض التّغاير الإيقاعيّ، رغم ادّعاء بعض دارسها بقصورها عن تلوين الإيقاع بألوان إيقاعيّة متغايرة. إلاّ أنّه يمكن تطويعها لخدمة القصيدة لتصبح خادمة لها، وإن بمقدار. ولهذا، سترصد فاعليّة الرّويّ والقافية والبحر إيقاعيّا بدءاً بـ:

#### جدوى الروى والقافية إيقاعياً:

أعطى الأوائل الأروية مكانتها. ولذلك، تخيروا لها الحروف المناسبة والمقام المناسب، وعدّوها بمثابة الحبال الّتي تشدّ الأشياء إلى بعضها. ونعثر على تعريف لعمر عتيق استلهم مادّته من "لسان العرب" يشير فيه إلى أنّ الرّوي من «الرّواء هو الحبل الّذي يقرن به البعيران، أو هو الّذي يروى به البعير، أي يشدّ به المتاع عليه. و يجوز أن يكون مأخوذا من رويت الشّعر إذا حفظته من أصحابه» (عتيق،عمر، ٢٠١٤). وله في هذه القصيدة مزيّة كبرى. فهو حرف الباء الطّويلة بشدّتها وجهرها الّتي شدّت القول إلى نظام يعيد النّغمة نفسها ليعوّد القرّاء علها وعلى حسن الإصغاء إلى ما سيقفو البيت الطالع من أبيات أخرى. ونقدّر أنّ هذه الصّفات قد أكسبت القول وسما إيقاعيًا قائما على التّراخي. وهذا موافق لحال الذّات الباتّة الّتي تعيش توتّراً نفسياً، لهتّز الأوتار الصّوتيّة معلنة الجهر بفرط الألم الذي تعيشه جرّاء فقد أخبها (دهينة، ابتسام، ٢٠٠٣ – ٢٠٠٤). وقد بدا هذا الرّويّ مناسباً لغرض الرّثاء، بما يحدثه من وقع وتفاعل مع نفسيّة الشّاعرة الّتي استبدّت بها الفواجع. وهذا التّوقيع سيتضاعف حسنه بتجاوب الرّويّ مع القافية إيقاعيًا باعتباره مكوّناً من مكوّناً من المكوناتها وخاتمة مقطعها الطّوبلين وأكبر قوّة إسماع فها. ولذلك أولاها النّقاد قدرا من الاهتمام.

إذ برّروا حرصهم على تجويدها، بأنّها تحمي الشّعر من الدّوبان في غيره وتعلو بمنزلته. فهي عندهم «بمنزلة تحصين منتهى الخباء والبيت من آخرهما وتحسينه من ظاهر وباطن، ويمكن أن يقال: إنّها جعلت بمنزلة ما يعالى به عمود البيت من شعبة الخباء الوسطى الّتي هي ملتقى أعالي كسور البيت وبها مناطها. وقد يقال: إنّهم جعلوا العروض والضّرب وهما نهايتا شطري البيت في أن وضعوهما وضعاً متناسباً متقابلاً منزلة القائمتين في وسط الخباء اللّتين يكون بناؤه عليها» (القرطاجيّ، ١٩٦٦) (كمال الدّين، حازم، ١٩٩٨) و (الغزّي، محمّد، ١٩٩٦). وضبطوا مواطن حسنها لتحلّ من قافلة البيت محلّها، بلا إكراه ولا نفور، متمكّنة من موقعها (ابن طباطبا، ١٩٥٧) و (محمّد، ١٩٩٦). وضبطوا مواطن حسنها لتحلّ من قافلة البيت محلّها، بلا إكراه ولا نفور، متمكّنة من موقعها (ابن طباطبا، ١٩٥٧) و (القرفافي فإنّها حوافر الشّعر أي عليها جريانه واطّراده، وهي مواقفه. فإن صحّت استقامت جربته وحسنت مواقفه ونهاياته» (القرطاجيّ، القوافي فإنّها حوافر الشّعر أي عليها جريانه واطّراده، وهي مواقفه. فإن صحّت استقامت جربته وحسنت مواقفه ونهاياته» (القرطاجيّ، منظّريها إلى استهجان بعض عيوبها عندهم مثل «الإيطاء، والإقواء، والسّناد، والإكفاء، والإصراف والإجازة، والتضمين، إن وقع شيء منظّريها إلى استهجان بعض عيوبها عندهم مثل «الإيطاء، والإقواء، والسّناد، والإكفاء، والإصراف والإجازة، والتضمين، إن وقع شيء من عيوبها عندهم مثل «١٩٩١). ورأوا ملاحها في ما يقع في النّفوس. وهو ما نعثر عليه طيّ المنهاج في القول الآتي: «فأمًا ما يجب في القافية من جهة عناية النّفس بما يقع فيها واشتهار ما تتضمّنه ممّا يحسن أو يقبح فإنّه يجب ألاّ يوقع فيها إلاّ ما يكون له موقع من النّفس بحسب الغرض، وإن تباعد بها عن المعاني المشنوءة والألفاظ الكريهة ولا سيما ما يقبح من جهة ما يتفاءل به» (القرطاجيّ، ١٩٦٢).

ومن محاسنها في هذه القصيدة أن دلّت عليها الشّاعرة بالتّصريع، أوّلاً، الّذي يعتبر من محاسن الشّعر عند القدامى لأنّه شرط جودته. إذ نقل عن ابن المقفّع قوله في وجوب صنعته قائلاً: « إنّ أحسن أبيات الشّعر البيت الّذي إذا سمعت صدره عرفت قافيته» ( الجاحظ، ١٩٦١). وتمّت العناية به لدلالته على فحولة الشّاعر وقدرته على التّبريز في الشّعر. ودلّوا على أنّ «للتّصريع في أوائل القصائد

طلاوة وموقعاً في النّفس لاستدلالها به على قافية القصيدة قبل الانتهاء إليها، ولمناسبة تحصل لها بازدواج صيغتي العروض والضّرب وتماثل مقطعها لا تحصل لها دون ذلك» ( القرطاجنّى، ١٩٦٦).

| مذه الرِّثائيَّة باعتماد الجدول الآتي: | ى إيقاعها واختبار وسومها الإيقاعيّة في | القافية محفّزة على تقصّ | وبيدو أنّ أغلب الآراء الَّتي تناولت ا |
|----------------------------------------|----------------------------------------|-------------------------|---------------------------------------|
|                                        |                                        |                         |                                       |

| الوسم الإيقاعيّ               | صفة الحرف ما قبل الرّوي               | صورتها الصّوتيّة | القافية | البيت      |
|-------------------------------|---------------------------------------|------------------|---------|------------|
| إيقاع أقلّ بطئاً ولكنّه قويّ  | الياء ( رخو ، مجهور )                 | مقطعان طويلان    | يابا    | الأوّلّ    |
| إيقاع قويّ                    | النون (بين الشدّة والرخاوة، مجهور)    | مقطعان طويلان    | نابا    | الثَّاني   |
| إيقاع يرواح بين البطء         | الهاء (رخو، مهموس)                    | مقطعان طويلان    | هابا    | الثّالث    |
| والسّرعة                      |                                       |                  |         |            |
| إيقاع بطيء جدّا وقويّ         | الباء (شديد، مجهور)                   | مقطعان طويلان    | بابا    | الزابع     |
| إيقاع أقلّ بطئاً قياساً إلى   | اللاّم (بين الشّدّة والرّخاوة، مجهور) | مقطعان طويلان    | لابا    | الخامس     |
| سابقه                         |                                       |                  |         |            |
| إيقاع أقلّ بطئاً قياساً إلى   | التاء (شديد، مهموس)                   | مقطعان طويلان    | تابا    | السّادس    |
| سابقه ولاحتوائه الهمس.        |                                       |                  |         |            |
| إيقاع مماثل في وسمه لسابقه    | الكاف ( شديد، مهموس)                  | مقطعان طويلان    | كابا    | السّابع    |
| إيقاع يزواج بين السّرعة       | الهاء (رخو، مهموس)                    | مقطعان طويلان    | هابا    | الثَّامن   |
| والبطء                        |                                       |                  |         |            |
| إيقاع بطيء جدّاً وقويّ قياساً | الباء( شديد، مهجور)                   | مقطعان طويلان    | بابا    | التّاسع    |
| لسابقه                        |                                       |                  |         |            |
| إيقاع أقلّ بطئاً من سابقه     | اللام (بين الشدّة والرخاوة، مجهور)    | مقطعان طويلان    | لابا    | العاشر     |
| إيقاع أقلّ بطئاً من سابقه     | الياء (رخو، مجهور)                    | مقطعان طويلان    | يابا    | الحادي عشر |

نرى أنّ الصّورة العروضيّة لهذه القافية تخضعها لمنوال معهود. إذ وردت على وزن (فَعْلُن)، لتنشد الأبيات كافّها إلى بنية صوتيّة معلومة. وهي المقطعان الطّويلان (--) اللّذان يخضعان لأمداء زمنيّة متساوية القيس. وقد ختمت بالصّوت نفسه الّذي تأتيه الباء. فلا يقرع طبلة الأذن سوى وقع قرع مطرقة يتعاود عند نهاية كلّ بيت، حتى بات المتلقّي يتوقّع التّوقيع عينه. فلا يخيب انتظاره. وهكذا، أصبحت القافية «عدّة أصوات تتكرّر في أواخر الأشطر أو الأبيات من القصيدة، وتكرّرها هذا يكون جزءاً هامّاً من الموسيقى الشّعريّة. فهي بمثابة الفواصل الموسيقيّة يتوقّع السّامع تردّدها، ويستمتع بمثل هذا التّردد الّذي يطرق الآذان في فترات زمنيّة منتظمة، وبعدد معيّن من مقاطع ذات نظام خاصّ يسمّى بالوزن» (ابراهيم، أنيس، ١٩٧٢).

إلاّ أنّ القراءة الّتي تعتمد مخارج الحروف وصفاتها تقف على تباين في الوسم الإيقاعيّ للقوافي، لأنّ مدى الحروف المهموسة يتباين زمنيًا مع مدى الحروف المجهورة. فيحدث التّنوّع. ويبدو أنّ صفات حروف المقطعين الممثلين للقافية ومخارجها ودرجات انفتاحها تمنح الإيقاع الّذي فرضت عليه الصّورة العروضيّة منوالاً في نوع المقاطع وفي إجبار المتلقي على سماع الصّوت نفسه إمكانات هائلة لالتقاط ألوان إيقاعية متابينة من خفّة إلى بطء، ومن قوّة إلى ضعف. والمثير للنّظر أنّ داخل كلّ لون إيقاعيّ نرصد تبايناً هائلاً، لأنّ هذه المقاطع تتمايز في صفة الجهر، فمنها ما هو في أدناها، ومنها ما هو في أقصاها، لتتباين درجات القوّة، ومنها ما هو شديد في عتوّ شدّته، ومنها ما هو رخو سربع، ومنها ما يراوح بين الشّدة والرّخاوة أي بين السّرعة والبطء.

وهذه المقاربة الصوتية للقافية مثمرة في إخراج مبحث الإيقاع حمّال وسوم مختلفة ترتبط بثقافة الباحث وبقدرته على التأويل. وسيتمّ اعتماد المقطع الأوّل من القافية، لنصادف تماثلا في ما قبل الرويّ في البيتين الأوّل والأخير وهو الياء الطّويلة المتسمة بالرّخاوة والجهر، خلافاً لنون البيت الثّاني المجهورة المزاوجة بين شدّتها ورخاوتها ليثقل إيقاعها قياساً إلى سابقها. أمّا هاء البيت الثّالث الرّخوة المهموسة فتعطي الإيقاع سرعة، لتغايرها باء البيت الرّابع المجهورة الشّديدة الّتي تجعل الوقع أكثر قوّة وبطءاً. وتتمايز تاء البيت السّادس وكاف البيت السّابع الشّديدتان المهموستان عن سابقتهما إيقاعياً بسرعة فها بعض الثّقل. وسنختبر فاعليّة القافية بتفاعلها مع البحر المستعمل لمعرفة جدواهما في البوح بحال الذّات المبدعة التي استبدّت بها اللّوعة.

#### ٢. إيقاعيّة البحر:

اهتم النقاد قديما بالبحور الشّعريّة، مركّزين على فاعليّها في جعل الشّعر كلاماً مصفّى، بائناً عن غيره. فد البحر الشّعريّ على المجاز، هو مستقرّ الشّعر أو المعرفة الجماليّة في سعتها وانبساطها وعمقها وتدفّقها، وهذا المستقرّ لا بدّ، ذو حدود ومعالم واضحة تضبط ما فيه وتمنعه من التّشتّت والضّياع» (الجهاد، هلال، ٢٠٠٧).. أمّا بحر هذه القصيدة فهو البسيط الّذي أشادوا بفضله. إذ رئي أنّه يضارع الطّويل. ونستدل لذلك بما قاله حازم القرطاجيّ في منهاجه: «ومن تتبع كلام الشّعراء في جميع الأعاريض وجد الافتتان في بعضها أعمّ من بعض فأعلاها درجة في ذلك الطّويل والبسيط» (القرطاجيّ، ١٩٦٦). ويضيف قولا آخر: «فالعروض الطّويل تجد فيه

أبدا بهاء وقوّة. وتجد للبسيط سباطة وطلاوة» ( القرطاجيّ، ١٩٦٦). وهذا رأي تلقّفه عبد الله الطيّب ليثريه بقوله الآتي: « الطّويل والبسيط أطولاً بحور الشّعر العربيّ، وأعظمها أبّه وجلالة، وإليهما يعمد أصحاب الرّصانة. وفيهما يفتضح أهل الرّكاكة والهجنة» ( الطيّب، عبد الله، ١٩٨٩). ويبدو أنّ هذا البحر مناسب لغرض الرّثاء، لأنّ رقّته: « من النّوع الباكي فهي تظهر في باب الرّثاء كما في رائية الخنساء ولاميّة جرير في سوادة، وتظهر في كلّ ما يغلب عليه عنصر الحنين والتّحسّر على الماضي فالبكاء على الأوطان المسلوبة يدخل في هذا القبيل» ( الطيّب، عبد الله، ١٩٨٩).. ولذلك، تمّ استدناؤه لتناسبه مع العاطفة القويّة، ومع الخطاب المقتضي أصوات الجهر. ويظهر أنّ الشّاعرة قد أثرته بتغايرات في أحشاء الأبيات وفي قوافلها. وسترصد فاعليّة هذا التّغاير بالتّركيز، أولاّ، على الزّحاف، ثمّ نثنيً بالعلل.

#### إيقاعية الزّحاف:

حدّد الخليل المواقع الّتي يحسن فيها الزّحاف واستحسن منه ما ندر وقلّ. وسار سيره قدامة ابن جعفر الّذي دعّم هذه الرّؤية بقوله: « وإنّما يستحبّ من التّزحيف ما كان غير مفرط، وكان في بيت أو بيتين من القصيدة من غير توال ولا اتّساق، ولا إفراط يخرجه عن الوزن» ( ابن جعفر، قدامة، د. ت). وقد نقل عن استحسان صاحب العروض للزّحاف القول الآتي: «كان الخليل بن أحمد رحمه الله يستحسنه في الشّعر إذا قلّ منه البيت والبيتان، فإذا توالي وكثر في القصيدة سمج» ( ابن جعفر، قدامة، د.ت). وسنحاول تقصّي مدى فاعليّة هذا التّغيير العروضيّ الّذي حادت به الشّاعرة عن شروط حسنه عند النّقاد، لكثرة وروده في مرثيّها. إذ وردت" فاعلن" مزحوفة في خمس عشرة مرّة، قياساً إلى عدد الأبيات البالغ أحد عشر بيتاً، منها تسع مرّات في التّفعيلة النّانية من صدور الأبيات، وست مرّات في أعجازها. والصّورة الصّوتيّة لفعلن ( ٧٧ - ) تمنح القول خفّة. وهو تغيير مستحسن وله موجباته الّتي يؤيّدها القول الآتي: «قد بدا أنّ الحسّ مأسور بفرط الجاذبيّة الإيقاعيّة الّتي تفرزها الوحدة الوزنيّة التّكراريّة ( مستفعلن فاعلن) الّتي تتحوّل دائماً إلى مزاحفة التّفعيلة التّانية من اللاّزمة الوزنيّة، أي مستفعلن فعلن، حتّى لكأنّ هذه المزاحفة الّي تأتي مطلباً جماليّاً باتت ذات قيمة إيقاعيّة» ( بن بالي، محمّد، ٢٠١٨). ولذلك، بدت المصاريع الأولى موسومة أكثر بالخفّة، قياساً إلى الأعجاز الّتي استقطبت الثّقل وجعلت النّهايات أكثر وطأة للتّعبير عن حال قلقة أبلتها الفاجعة لعظم الفقد.

ونلاحظ أنّ الزّحافات قد مثّلت حضورا كثيفا كميّا في العنصر التّأني الّذي ينعقد عليه غرض الرثاء. وهو قسم التّأبين الّذي تهرب فيه الشّاعرة من حاضر يأسها وبؤسها، فرارا إلى الماضي لمنح النّات فرصة ارتياح، ولتبديل إيقاع القصيدة. فتتقصّد صناعة الخفّة، مناسبة لتبدّل حالها النّفسيّة الّتي بدت أكثر توتّرا في قسم التّفجّع، جريا على السّنن الشّعريّة في الرثاء، استدرارا لعطف المستمعين النّذين تعوّدوا على الاستزادة من المطالع الحزينة، بدءا ب" قفا نبك من ذكرى حبيب ومنزل". وبعدها تنتقل الشّاعرة إلى قسم التّأبين لتضع الزّحاف موضعه المناسب الحامل لفاعليّة إيقاعيّة هامّة، درءا للثّقل الذي افتتحت به " مستفعلن" فواتح الأبيات صدورا وأعجازا. وهذا ما يجعلنا نستملح ما ذهب إليه النّقاد سابقاً في استعذابهم للزّحاف المحدث لتنوّع في الأوزان يذهب الملل والرتابة الآتية من ورود التّفعيلة إيقاعيّة تجبرنا على تدبّر جدواها في العلل.

#### اىقاعتة العلّة:

عرّفت العلّة عروضيّا بأنّها تغيير يلحق عروض الأبيات وأضربها. وقلّ من استحسنها من النقّاد لأنّه لا يجيدها إلاّ الفقيه شعريّاً، المدرك لخفايا هذه الصّناعة. وقد وردت علل هذه القصيدة على صورتين متباينتين. إذ وردت علل العروض على صورة صوتيّة واحدة وهي " فَعِلن " أي (٧٧-) عدا عروض البيت الطّالع الخاضعة لحكم التّصريع، الواردة على وزن فَعْلن. والظّاهر أنّ الشّاعرة أنهت صدور قصيدتها بإيقاع خفيف صنعته المقاطع الواردة في زيّ مقطعين قصيرين في الأوّل ومقطع طويل في الذّيل. وهذا من المستحسن الّذي يرح الباثّ من مشقّة القول ومعاناته وبمنحه فرصة لإتمام الكلام بلا إجهاد ولا ملل. إلاّ أنّ هذا التّغيير، على خفّته قد أدخل على الإيقاع رتابة بتعاوده فلبّي توقّع القرّاء دون تخييب أفق انتظارهم الّذي بلغ حدّ الإشباع.

ويزيد التّغيير الواقع في أضرب الأبيات من قلق المتقبّل الّذي توتّرت حاله تأثّراً بحال منشئة القول. فقد وردت قوافل أبياتها كلّها على منوال " فَعْلن " وبصورة صوتيّة قائمة على مقطعين طوبلين ( - - )، ممّا زاد التوتّر توتّراً والإعياء إعياء. ومنح المقطعان الطّويلان المتعاودان الممتدان في الزّمن الإيقاع بطأه الّذي صنع إيقاعاً منوالاً وحالاً قلقة كادت هذه العلل تبطل تغيّر طباعها دون مراعاة ما بين مرحلة التّفجّع ومرحلة التّأبين من تغيّر حال وايقاع.

إلا أنّ المقاربة العروضيّة، وإن أتاحت لنا بعض التّغيير في إيقاعها النّموذجيّ، تظلّ محافظة على صرامة نظامها. وهذا ما تفطّن إليه ناقد قائلاً: «إنّ القصيدة الجاهليّة - في إطارها الموسيقيّ الخارجيّ- تنشد على موسيقى ثابتة رتيبة، تستمدّ ثباتها ورتابتها من الاطّراد الصّارم المنتظم لتفعيلات البحر من بداية النّصّ حتّى منتهاه، كأنّها الوثن الّذي كان يسجد له الغنيّ مع الفقير، أو الموديل) الجاهز الذي ينبغي أن يناسب البدين والنّحيف، مهما نتج عن ذلك من مفارقات. وهذه المفارقات نجدها في القصيدة الجاهليّة في اعتمادها

على (التّوحيد الموسيقيّ) بالرّغم من تعدّد الموضوعات، وتباين الأحاسيس، واختلاف الأفكار» (العبد، محمّد، ١٩٨٨). ولذلك، قدّرنا اختبار أدوات أخرى من صوت ونحو وبلاغة لإغناء هذه الرّتابة الإيقاعيّة، بحثا عن بعض التّغاير الّذي يخرج الإيقاع مختلفا ومنها:

#### إيقاعيّة الأصوات المفردة:

للصّوت، مفرداً أو داخل الكلمة، أهمّية سامقة في الكشف عن أسرار المعاني. وهذا سرّ اهتمام اللّغويّين به من أمثال سيبويه وغيره. ولذلك، تحسّسوا في الحروف مواطن قوّتها ومواطن ضعفها، وألحّوا على المبدع أن يضع الحرف موضعه من الكلام، وتبيّن قدرته على التّمييز بين الحروف مخارج وصفاتٍ ودرجة انفتاح ومدى مراعاتها لحال المبدع. والمدرك أنّ الخنساء، لحظة تحرّق أكبادها وهي ترثي بطلها النّموذج، قد استأنست في هذه القصائد بالصّوت المفرد تصنع به إيقاعها وتلبسه ألواناً إيقاعيّة متنوّعة. وهذا يفرض علينا دراسة الأصوات المنفردة وصلتها بتقييد دلالة، لها علاقة بالغرض الشّعريّ. وقد اقتصرنا في حديثنا عن إيقاعيّة هذه الأصوات على بعض الكلمات رأينا لها القدرة على الإيحاء بحال الدّات وببعض المعنى. إذ تخيّرنا في قسم التّفجّع الحاوي للأبيات الثّلاثة الأولى الموسومة بالتّفجّع وشكوى خيانة الدّهر "الضّرّار" الّذي يهلك الفتى التّام السّلاح واللّسان المفردات التّالية (عين، تبكين، تسكابا، راب، ربّابا، ابكي، فقدن، ثوى، سيبا، أنهابا) للتّدقيق في صفاتها ودرجة انفتاحها ولونها الإيقاعيّ، منوّعين موقعها الوارد في صدر القول أو في حشوه أو في ذيله، ليكون المستنتج أقرب إلى بعض الوجاهة.

واصطفينا من قسم التأبين القائم على الثّناء على خصال المرثيّ الّتي كان يمدح بها حيّا المفردات الآتية: (الكامل، الحامي، مأوى، غهد، صعب، ركّابا، خطّاب، فرّاج، حمّال، قطّاع، شهّاد، طلاّبا، سمّ، فكّاك، هيّابا)لاختبار خصوبها إيقاعيّاً باعتماد الصّوت مخرجاً وصفة لمحاولة الظّفر بتباين الملامح الإيقاعيّة. وهذا الاصطفاء يهبنا قدرة على تدبّر بعض التّغاير الإيقاعيّ الآتي من صفات هذه الحروف في المقطعين المتغايرين بتبدّل حالة الشّاعرة من حال قلقة متوتّرة إلى حال هادئة عند الفخر بمناقب المرثيّ. وسيرصد هذا التّمايز بدءاً

#### ١. إيقاعيّة الأصوات المجهورة:

يمنح الجهر الصوت قوة وعلواً، لأنّه يزيده دوياً ويكسبه جرساً موسيقياً ضخماً، عالى الرّنين. وقد أثبت ناقد بعد ضبطه للحروف القويّة، من طاء وظاء، ودال وباء، وراء وقاف، وضاد وصاد، أنّها تبلغ درجة هامّة من الوضوح السّمعيّ، وأنّ معدّل سرعة المهواء عند إنتاجها يفوق أضعاف سرعة المهموسة في الثّانية (استيتيّة، سمير الشّريف، ٢٠٠٣)، تدلالا على استغراقها لزمن أطول فيبطؤ الإيقاع. وقد مكّننا الإحصاء من رصد تباين إيقاعيّ في القسمين، أفرزته صفات الحروف ودرجة انفتاحها. إذ مثّلت المجهورة منها سبعة عشر حرفاً. أي بنسبة ٣٣ % في القسم الأوّل. أمّا القسم الثّاني فيتغاير عن الأوّل بورود الحروف المجهورة بما يقارب اثني وعشرين حرفاً، يعني ٥٥ %. والحديث عن هذه الحروف عند الصّوتيّين مرتبط بوضوح السّمع والقوّة، لأنّها حروف انفجاريّة. واحتلالها لنسبة هامّة في أقصى الجهر مثل الباء المتعاودة ستّ مرّات، والياء خمساً، ثمّ تتكرّر الرّاء والنّون مرّين مثمر إيقاعيّا ومفيد لبناء المعنى. ولذا، تبلغ بالتّوتّر منهاه وتزيد الشدّة شدّة، تعبيراً عن عظم الفقد. ونحتجّ لرؤيتنا بغلبة الحروف الشّديدة البالغة ٤١ %.

وهذا التّجاوب مفض إلى إيقاع ثقيل، بطيء، تصريحاً بما تكابده الخنساء من ألم. وقد تنوّع الثّقل بموقعه في المفردات صدراً وبطناً وذيلاً. فمنها ما ورد حاوياً لهذه المواقع الثّلاثة مثل(عين، راب، ريّابا)، ومنها ماهو ثقيل الأوّل والأخر وهو ( أنهابا)، ومنها ما هو مرتبط بالبطن والذّيل يرتكز عليه الثّقل، خلافاً للسّابق. ومثله ( سيبا)، وأحيانا أخرى يحتلّ الجهر قافلة الكلمات لتبئير القوّة عليها ( فقد، ثوى ). ولذا، يصبح احتلال الجهر لمواقع متباينة من الكلمة سبيلاً إلى تمايز في وسم القوّة الملوّنة لإيقاع المفردات المصطفاة.

إلاّ أنّ القسم الثّاني القائم على التّأبين ومدح خصال الميّت ماضياً سيكشف عن ملامح إيقاعيّة جديدة تبدو مخالفة للأوّل لتضاؤل صفة الجهر الّتي بدت نسبتها ٥٥ %، على احتلالها لمواقع هامّة من الكلمات. وهذا يذهب القوّة الّتي تحكّمت بإيقاع القسم الأوّل، وإن نسبيّاً. ونقدّر أنّ حال الشّاعرة هي المتحكّمة بهذا التّلوين الإيقاعيّ المائل إلى سرعة وهبوط بعد صعود في أوّله، جرّاء أساليب الإنشاء. وهذا الثّراء إيقاعيّا يتبدل بتبدّل بناء المرثيّة وهو محفّز إلى النّظر في قدرة الحروف المهموسة على إخصاب الإيقاع.

#### ٢. إيقاعيّة الأصوات المهموسة:

للهمس قدرة على إخراج الكلمات متباينة الملامح الإيقاعيّة. وقد بلغ عدد حروفه في قسم التَفجّع عشرا، بنسبة قاربت ٣٧٪. وهذا مؤدّ إلى ذهاب الضّعف وسيادة القوّة وغلبة الشّدّة، تصريحاً بما تكابده الشّاعرة من الفواجع واللّواجع. ولهذه الصّفة في المتخيّر من الألفاظ مواقع هامّة نرصدها في الكلمات التّالية مثل (تسكابا، فقدن، ثوى). إلاّ أنّ القسم التّاني تتزايد فيه نسبة الهمس فيلوّن الإيقاع بالضّعف وتبلغ الحروف ثمانية عشر حرفاً مهموساً بنسبة ٤٥ % وترفدها نسبة الرّخاوة البالغة ٤٣ %. وهكذا، يخفّ الإيقاع وتزاد سرعته، وإن وردت المفردات في زيّ صيغ المبالغة القائمة على التّضخيم والمّوبل مثل (خطّاب، فرّاج، شهّاد، فكّاك). وببدو أنّ الخروج

من التَفجّع إلى التّأبين موح بتغيّر إيقاعيّ وبتغاير في صفات الحروف. وهكذا، تضاءل الجهر وخفتت شدّته ونزل الإيقاع، للتّعبير عن بعض الارتياح المزعوم بالهرب إلى الماضي تستعيد مجده وتقرّظ أخاها الفتى النّموذج، المكتنز لأهمّ القيم الأصيلة الّتي تهلك الدّهر الضّرّار. وبان لنا أنّ للأصوات المفردة قدرة على الكشف عن مكر الإيقاع وتبدّل ألوانه الإيقاعيّة. وحفّزنا هذا الأفق إلى تجريب آفاق أخرى لها ثمار في درس الإيقاع مثل.

#### إيقاعيّة النّحو:

سيدرس إيقاع النّحو في هذه القصيدة الرّثائيّة بالاقتصار على دور التّوازن التّركيبيّ في تحقيق إيقاع داخليّ يحسّن القصيدة ويزيّن حشوها بتقفية داخليّة تجافي قوافي أواخر الأبيات. ولعلّ هذا ما يفرض على القرّاء نظاما مخصوصا في قراءتها مراعيّاً تعدّد الوقف داخل البيت الواحد. وسيتمّ النّظر في إيقاعيّة هذا الإيقاعم الّذي استملحه القدامي مدّعين أنّه يجعل الكلام شديد الجريان على اللّسان وأعلق بأذهان متقبّليه، فيسهل حفظه. إذ عدّه قدامة بن جعفر من محاسن الوزن. وهو «أن يتوخّي تصيير مقاطع الأجزاء في البيت على سجع أو شبيه أو من جنس واحد في التّصريف» ( ابن جعفر، د.ت ). وقد ثمّن ابن رشيق شغف هذا النّاقد به قائلاً: «وإذا كان تقطيع الأجزاء مسجوعاً أو شبهاً بالمسجوع فذلك هو التّرصيع عند قدامة، وقد فضّله وأطنب في وصفه إطناباً عظيماً» ابن رشيق، ١٩٨١).

ويبدو أنّ الخنساء قد ولعت به ولعاً شديداً ردّه أحدهم إلى نسويتها قائلا إنّ التّرصيع : « تكرار قوالب موسيقية متناسقة. وإذا كان ( التكرار اللّفظيّ) وترجيع الكلام من طبائع النّساء وخصالهنّ المشهورة، فإنّ التّرصيع أشدّ ارتباطا بميلهنّ إلى ( تزويق) الكلام وتنسيقه. ويكاد شعر الخنساء ينحصر – كما نعرف- في بكاء أخها ( صخر) ويبدو لي أنّ ( الخنساء) قد جعلت التّرصيع وسيلة مهمّة لتعديد فقيدها ( صخر) وسجاياه، في جمل موسيقيّة قصيرة منتظمة. أو ليس ( التّعديد) من مبتكرات النّساء كذلك؟» ( العيد، محمّد، ١٩٨٨). ونحتج لهذا القول بالأبيات التّالية:

المجدُ حلّتُه/ والجودُ علّتُه/ والصّدقُ حوزتُه/ إن قرنُه هابَا خطّابُ محفِلةٍ/ فرّاجُ مظلمةٍ/ إن هاب معضلةً سَنَّى لها بَابَا حمّالُ ألويَة/ قطّاعُ أودية/ شهّادُ أنجيةٍ/ للوتر طَلاَبَا سُمُّ العُداة/ وفكّاكُ العناة/ إذا لاقَى الوغي لم يكن للموت هَيّابًا

نقف في هذا المثال على نظام نحويّ صارم زاد في صرامة العروض. ففي أشطر البيت الأوّل نصادف تركيباً إسناديّاً اسميّاً أساسه مبتدأ وخبر مرّكب بالإضافة، نقدّر أنّه جالب لصرامة عروضيّة في الوزن ( مستفعلن فعلن). ونمثّل لذلك بالجدول الآتي:

| وزنه العروضيّ | تركيبه النّحويّ ووسمه الإيقاعيّ   | المثال        |
|---------------|-----------------------------------|---------------|
| مستفعلن فعلن  | ( إيقاع صلب) مبتدأ + خبر بالإضافة | المجد حلّته   |
| مستفعلن فعلن  | مبتدأ + خبر بالإضافة ( إيقاع صلب) | الجود علّته   |
| مستفعلن فعلن  | مبتدأ + خبر بالإضافة ( إيقاع صلب) | الصِّدق حوزته |

وقد قام البيت على ثلاثة أشطر متوازية قائمة على قافية داخليّة موحّدة هي أشبه بالفواصل في النّصوص المسجوعة. والمستملح فيها هو قصر الشّطر المفرط في اعتداله. وهذا مستحسن عند النقّاد. فقد أذهب الملل عن المستمعين الّذين فرض عليهم نظام قراءة صارم يستوجب الوقوف عند نهاية كلّ شطر ليسكّنوا المتحرّك حتى يتضوّع آهة من هائه السّاكنة. ويبدو أنّ هذا التّكرار القائم على نظام متعاود يعود بالمرثيّة إلى شكلها الرّسعيّ الّذي يرجّح أنّها انحدرت منه. وهو النّدبة. ويمكن أن نوغل في التّأويل فنقرّ بأنّ هذه الوقفات الدّاخليّة تعني عدم القدرة على تسريب الملفوظ بأربحيّة. فالشّاعرة تقف عند محطّات كثيرة، لأنّها تشعر بحرقة وتعيش غصّة وحبسة في الحلق. فإذا الخطاب يتداعى لها ليلوح متقطّع الأوصال على أكثر من صعيد. ونرفد هذه الرّؤية بتدبّر النّظر في الأبيات اللاّحقة. إذ قامت على توازن تركيبيّ أفقيّ له صورة عروضيّة واحدة وتركيب نحو متماثل، وعلى وسم إيقاعيّ متعاود. ونمثّل لذلك بالجدول الآتى:

| الوسم الإيقاعيّ | التركيب النّحويّ                                                       | الأمثلة      |
|-----------------|------------------------------------------------------------------------|--------------|
| إيقاع قويّ      | مبتدأ محذوف + خبر بالإضافة رأسه مضاف مشتقٌ (صيغة مبالغة على وزن فعَال) | خطَّاب محفلة |
| إيقاع قويّ      | مبتدأ محذوف + خبر بالإضافة رأسه مضاف مشتقّ (صيغة مبالغة على وزن فعّال) | فرّاج مظلمة  |
| إيقاع قويّ      | مبتدأ محذوف + خبر بالإضافة رأسه مضاف مشتقّ (صيغة مبالغة على وزن فعّال) | حمّال ألوية  |
| إيقاع قويّ      | مبتدأ محذوف + خبر بالإضافة رأسه مضاف مشتقّ (صيغة مبالغة على وزن فعّال) | قطّاع أودية  |
| إيقاع قويّ      | مبتدأ محذوف + خبر بالإضافة رأسه مضاف مشتقّ (صيغة مبالغة على وزن فعّال) | شهّاد أنجية  |
| إيقاع قويّ      | مبتدأ محذوف + خبر بالإضافة رأسه مضاف مشتقٌ (صيغة مبالغة على وزن فعل)   | سمّ العداة   |
| إيقاع قويّ      | مبتدأ محذوف + خبر بالإضافة رأسه مضاف مشتقّ (صيغة مبالغة على وزن فعّال) | فكّاك العناة |

نلاحظ قيام الخبر في كافّة الأمثلة على منوال تركيبي يعيد مثيله في زيّ مركّب إضافيّ. ولذلك، ورد المضاف على صيغة " فعّال" عدا مثالاً واحداً. وهذا ما قوى الإيقاع الدّاخليّ بشدّ التّراكيب إلى أشطر تقرّب القول من المسمّطات. فنرصد أشطراً مستقلة ومتماثلة الأوزان (مستفعلن فعلن). ولكنّها محافظة على وسم القوّة في كافّة تراكيبها. وببدو أنّ تعمّد الشّاعرة تكثيف التّرصيع في هذا القسم الثّاني هدفه الكشف عن تفوّقها على الرّجال في هذا الإيقاعم. إذ ساقت تراكيبها وفق قواف داخليّة متوافقة حروف الختم ( التّاء المربوطة)، لتزيد من صرامة النظام الذي فرضه العروض. وكأنّه الوعي بأنّ الإيقاع، لحظتها، التزام بالمنوال وبإيراده متناسب الأمداء الزّمنيّة. وهذه التراكيب المحكومة بالتّوافق في الفواصل المسجوعة تجبر المتلقي على الوقوف عند القوافي الدّاخليّة الّتي يذيّلها صوت التّاء. فتتمّ الزّبادة في الإيقاع وفي المعاني الهادفة إلى التّغني بالقيم الأصيلة عند العرب وترغيب القرّاء فها، من فتوّة وإقبال على حلقات الشّعر وكمال الحسب والنّسب وصوغها في شكل غنائيّ احتفاء بها. وسيكتمل حسنها بما تحلّيه به البلاغة من وسوم إيقاعيّة.

#### إيقاعيّة البلاغة:

للبلاغة قدرة على الكشف عن ثراء الإيقاع ومناسبته لحال الشّاعرة الكلمى بفقد فتى الفتيان. وسنقف عند إيقاعيّة الأسلوب الإنشائيّ والأسلوب الخبريّ والتّباين الإيقاعيّ بينهما الّذي يصل إلى حدّ التّمايز، متقصّين ملامح هذه الأساليب إيقاعيّا بالبدء بالإنشائيّ منها فالخبريّ الّذي ستدرس في طيّاته الكنايات الصّانعة لإيقاع الصّورة واتّساع المعنى وتشريعه لأفق تأويل رحب في الآتي:

#### ١. إيقاعيّة الأساليب الإنشائيّة:

| الوسم الإيقاعيّ  | الأسلوب                      | المثال         |
|------------------|------------------------------|----------------|
| إيقاع صاعد       | نداء البعيد لبعده عن الوجدان | يا عين         |
| إيقاع هابط       | التّعجّب                     | ما لك لا تبكين |
| إيقاع صاعد/ ثقيل | الأمر                        | فابكي          |
| إيقاع صاعد/ ثقيل | الأمر                        | وابكي          |
| إيقاع صاعد/ ثقيل | الأمر                        | وابكي          |

نرصد في مطلع قسم التّفجّع من هذه القصيدة الرّثانيّة ولعا بتجويد بداياتها وتحقيق شعريّها. فالبيت الطّالع قد استوفى الشّروط المشتهاة التي استعذبها النّقاد الأوائل. إذ حسّن استهلاله وقفيّت عروضه وضربه برويّ واحد يشدّ الثّاني إلى الأوّل صوتيّاً، وفيه إجمال لمحتوى القصيدة. ولعلّه ما يدلّ على أنّ الشّاعرة من الفحول، بل إنّها غلبت الرّجال في الحفاظ على مناويل شعرهم ومحمود سننهم، وقد أصابت هوى في قلوب النّقاد بتجميل مطلعها. فأوجبت أن تكون« العبارة فيه جزلة، وأن يكون المعنى شريفاً تامّاً، وأن تكون الدّلالة على المعنى واضحة، وأن تكون الألفاظ الواقعة فيه لاسيما الأولى والواقعة في مقطع المصراع مستحسنة غير كريهة من جهة مسموعها ومفهومها. فإنّ النفس تكون متطلّعة لما يستفتح/ لها الكلام به. فهي تنبسط لاستقبالها الحسن أوّلاً، وتنقبض لاستقبالها القبيح أوّلاً أيضاً» ( القرطاجيّ، ١٩٦٦). وسنتدبّر النّظر في الوسوم الإيقاعيّة في البيت الطّالع الذي بدا عروضيّاً حاملاً لإيقاع منوال. وقد تداعت الصّورة الصّوريّة عينها في كافة الأبيات، عدا البيت السّادس الذي أصابه تغيير.

إلاّ أنّ الأساليب والتراكيب قد نوعت الملامح الإيقاعيّة لهذا المقطع الأوّل، ليمنحنا مطلع البيت الطّالع القائم على النّداء إيقاعاً صاعد النّغمة دالاً على فرط حيرة الشّاعرة إزاء الفقد. وهو ملمح مناسب لبنية المرثيّة الّتي تبنى على التّفجّع أوّلاً. وهذا الأسلوب له طرافته في مطالع أبيات القصيدة، استدراراً لعطف المتلقّي الّذي تعوّد من أمره على طالع فاتحته نداء أو تعجّب. ونستدلّ لذلك بقول القرطاجيّي الّذي اهتمّ بجودة فواتح القصائد فأوجب« أن تكون المبادئ جزلة، حسنة المسموع والمفهوم، دالّة على غرض الكلام، وجيزة، تامّة، وكثيرا ما يستعملون فيها النّداء والمخاطبة والاستفهام ويذهبون بها مذاهب من تعجيب وتهويل أو تقرير أو تشكيك أو غير ذلك» (القرطاجيّ، 1977). ويرفد ذلك بشاهد آخر للاحتجاج لهذه الرّؤية مدّعياً أنّ « تحسين الاستهلالات والمطالع من أحسن شيء في هذه الصّناعة، إذ هي الطّليعة الدّالة على ما بعدها المتنزلة من القصيدة منزلة الوجه من الغرّة، وتزيد النّفس بحسنها ابتهاجاً ونشاطاً إن كان بنسبة ذلك. وربّما غطّت بحسنها على كثير من التّخوّن الواقع بعدها إذ لم يتناصر الحسن فيما ولها» (القرطاجيّ، 1977). وتغني الشّاعرة هذا الطّالع بترسيخ سنّة فنيّة درج علها الشّعراء الفحول، إذ جعلت عينها خليلاً لها تبثّه آلامها، وانشطرت إلى ذاتين. فهي الصّوت والصّدى. وقد نزلت عينها القربه منزلة البعيد لبعدها من الوجدان وبخلها بالبكاء، تكثيفا للإيقاع الحزين الّذي جبل عليه العربيّ. وقد زاد تنكير العين من كثافة التّأويل واتّساع المعنى، لأنّها قد أصبحت من شعر. ويرفد النّداء تعجّب دال عن حيرة لعلوّ شأو المؤيّ، وقد تلوّن إيقاعه بهبوط بعد صعود.

وتبدو الأساليب الإنشائيّة الّتي هيمنت على المقطع الأوّل مفصحة عن توتّر الشّاعرة وخادمة بعمق لمعنى التّفجّع. إذتشظّت الباثّة إلى ذاتين وثقل إيقاع البيت الطّالع ليزداد الثّقل ثقلاً. فغلب تكرار الأمر الّذي شدّ الصّدور إلى أعجازها لبيان أنّ الفعل لم ينجز بعد، ليتضاعف الشّعور بالألم وليُبيِّر معنى بعينه دون غيره. إنّه التّفجع الّذي تفرضه بنية المرثيّة فرضا باعتباره أولى عناصرها. ويظهر أنّ الإيقاع سيتغيّر بالانتقال من الإنشاء إلى الخبر. وهذا ما سيختبر في الآتي:

#### ٢. إيقاعيّة الأساليب الخبريّة:

تهدف الشّاعرة بأساليها الخبريّة في هذا القسم الثّاني إلى تقريظ خصال الميّت الّتي كان يمدح بها حيّاً. إنّها العودة إلى الماضي بحثاً عن خلاص من الألم. والمثير للتّدبّر هو ورود هذه الأساليب مقترنة بالفعل الماضي وبأفعال المضارعة، وبالجمل الاسميّة وبالجمل المحذوفة القائمة على الكناية. وسيتمّ تفصيل ذلك في الآتي:

| الوسم الإيقاعيّ                | صورته                           | الخبر                                |
|--------------------------------|---------------------------------|--------------------------------------|
| إيقاع خفّة                     | أسلوب خبري بفعل ماض             | فقدن لمّا ثوى                        |
| المراوحة بين الخفّة والثقل     | أسلوب خبري بفعلين في المضارع    | يعدو به سابح/ يهدي الرعيل            |
| إيقاع صلابة                    | أسلوب خبري بجمل اسميّة          | المجد حلّته/ الجود علّته/ الصّدق     |
|                                |                                 | حوزته                                |
| إيقاع قويّ، فيه اتّساع المعنى. | أساليب خبريّة قائمة على الكناية | خطّاب محفلة/ فرّاج مظلمة/ حمّال      |
|                                |                                 | ألوبة/ قطّاع أودية/ شهّاد أنجية/ سمّ |
|                                |                                 | العداة/ فكّاك العناة                 |

نلاحظ أنّ أغلب الأساليب الخبريّة قد تغاير إيقاعها. فنجد فيها ملمح الارتياح المزعوم الآتي من الفعل الماضي " فقدن"، وتراوح الشّاعرة بين الخفّة والثّقل باعتمادها الأفعال المضارعة الدّالّة على استمرارية الفعل. وآيته الفعلان " يعدو" و" يهدي". ويقع تكثيف المركّبات الإسناديّة الاسميّة لدلالة صلابة الإيقاع. وترفد هذا الوسم قوّة المركّبات الإسناديّة القائمة على خبر محذوف. إذ خلنا أنّ حذف المبتدأ سيخفّف الوطء ويخصب هذا الملمح الإيقاعيّ ببعض الارتياح. إلاّ أنّه زاد الصّلابة صلابة بصيغ مبالغة زادت الإيقاع ثقلاً، وقد تلاءم معها المركّب العطفيّ الّذي دلّ على التّراخي بتآمره بلاغيّا مع الكناية الّتي تزيد المعنى اتساعا وتفتحه على تأويلات شتى.

إلاّ أنّه يمكننا ردّ ذلك إلى فعل قرائيّ يعلّق بتبئير الشّاعرة لمعان معيّنة ولفت الانتباه إلها، متى علمنا أنّ الكنايات قصّادة إلى تمجيد القيم الأصيلة الّتي اكتنزها فتى الفتيان في عصره. فهو تامّ اللّسان والسّيف، وكامل الحسب والنّسب. فقسم التّأبين قد أظهر براعة الخنساء في الوعي بالمنجز في تلك اللّحظة إيقاعاً ومعنى باستدعائه والإضافة إليه وتنويعه بتبديل ملامحه، وتفطّها إلى سنن التّقبّل بإرضاء الشّاعر والمتلقى معاً، لوعها بالسّنن المحمودة في تذوّق الأدب المقتضية احتذاء المناوبل والحرص على تعاودها.

#### الخاتمة:

بدا الإيقاع في هذه المرثية متغايراً. فالمقاربة العروضية، على صرامة نظامها، قد أسعفتنا ببعض التّمايزات الإيقاعية. ويبدو أنّ الأصوات بجهرها وبهمسها، وشدّتها ورخاوتها الّتي تجعل الإيقاع ثقيلاً أو خفيفاً أحياناً، أو بين قوّة وضعف، قد ظهرت من طيّاتها تمايزات إيقاعيّة جعلت الإيقاع في المقطع الأوّل أكثر قوّة من الثّاني لغلبة الحروف المجهورة عليه مطلقاً. أمّا نحويًا فقد كثّفت الشّاعرة من التّراكيب المتوازية لتزيد فها عن نظرائها في عصرها، منتصرة فها على الرّجال لتصبح علامة مضيئة فها. وللجمل الاسميّة إمكاناتها إيقاعيّاً بإشاعة الصلابة فيه. وقد ساهمت البلاغة في هذا الثّراء باعتماد الأساليب الإنشائيّة الصّانعة لإيقاع صاعد. إلاّ أنّ تواتر الكنايات قد ولد اتّساع المعنى وتراخي الإيقاع وفتح القول على تأويلات عدّة لها صلة بثقافة راصد الملامح الإيقاعيّة ومعانها وبحال المبدع. ونخلص إلى أنّ الإيقاع عند الخنساء، على احتذائها لمناويل الرّجال، قد تبدّلت ألوانه بحسب مقاربته عروضا وصوتا ونحوا وبلاغة. وزاد النّظر في إيقاعها الإقرار بأنّ هذا المفهوم محيّر ومربك لجهود النّقاد. ولذلك، وجب أن تخصّص مخابر بحث متنوّعة المشارب لمحاولة محاصرته وبلوغ اليسير منه. وقد سلّمنا في خاتمة هذه المحاولة بعجز المقاربات الإيقاعيّة عن ضبطه، مؤيّدين الرّؤية بتجاوب النّظريّات وعناصر القول كافّتها في تذليل صعوبات الظّفر به.

#### المراجع:

#### أولاً: المراجع العربية:

- إخوان الصّفاء، (١٩٥٧) رسائل إخوان الصّفا، بيروت، دار بيروت للطّباعة والنّشر.
- ۲. الاربلي، أبو الحسن، (۱۹۹۷) كتاب القوافي، تحقيق ودراسة عبد المحسن فراج القحطاني، ط۱، الشركة العربية للنشر والتوزيع،

- ٣. استيتية، سمير الشريف، (٢٠٠٣) الأصوات اللّغوية رؤية عضوية ونطقية وفيزيائية، ط١، الأردن، دار وائل للنشر والتّوزيع، ص
  ١٠٣
  - أنيس، ابراهيم، (١٩٧٢) موسيقى الشّعر، بيروت، دار القلم. ص ٢٧٣
- ٥. بن بالي، محمّد، ( ٢٠١٨) الأساليب الإيقاعيّة لبلاغة الشّعر، مجلّة التّعليميّة، ع١٤، مج ٥، جامعة جيلاني اليابس، سيدي بلعبّاس، الجزائر، ٢٧.
  - ٦. الجاحظ، (١٩٦١) البيان والتبين، ج١، تحقيق عبد السلام هارون، القاهرة، مكتبة الخانجي، ص١١٦.
  - ٧. جربوع، سعيدة، (٢٠١٥) جماليّات الإيقاع في شعر الخنساء، شهادة الماجستير، الجزائر، جامعة محمّد بوضياف بالمسيلة.
- ٨. ابن جعفر، قدامة، (د.ت) نقد الشّعر، تحقيق وتعليق الدكتور عبد المنعم خفاجي، لبنان، بيروت، دار الكتب العلميّة، ص ١٧٩، ص ١٨٠، ص ١٨٠، ص ١٨٠
- ٩. الجهاد، هلال، ( ۲۰۰۷) جماليّات الشّعر العربيّ، دراسة في فلسفة الجمال في الوعي الشّعري الجاهليّ، ط١، بيروت، مركز
  دراسات الوحدة العربيّة، ص ١٠٧.
  - ١٠. حازم على كمال الدين، ( ١٩٩٨) القافية دراسة صوتية جديدة، مكتبة الآداب، ميدان الأوبرا.
- ١١. حمد، محمود، ( ٢٠١٩) الوجه الدّلالي للإيقاع في تجربة سماء عيسى، مجلة نزوى، مؤسّسة عمان للصحافة والنّشر والإعلان،
  ١٠٠٤.
- ١٢. دهينة، ابتسام، (٢٠٠٢- ٢٠٠٤) بنية الخطاب الشّعريّ في ديوان علقمة بن عبدة الفحل، رسالة ماجستير، بسكرة، جامعة محمّد خيضر، ص ٢٨.
- ۱۳. ابن رشيق، ( ۱۹۸۱) العمدة في محاسن وآدابه ونقده، ج۲، تحقيق محمّد معي الدّين عبد الحميد، ط٥، بيروت، دار الجيل، ص
- ١٤. السّجلماسي، أبو القاسم، (١٩٨٠) المنزع البديع في تجنيس أساليب البديع، تحقيق العلال غازي، الرّباط، مكتبة المعارف، ص
  - ١٥. ابن سلاّم، محمّد، ( د. ت) طبقات فحول الشّعراء، ج١، قرأه وشرحه: محمود محمّد شاكر، مصر، مطبعة المدني.، ص٢٠٣
    - ١٦. السّلميّ، سليم، ( ٢٠٠٩) الصّورة الفنيّة في شعر الخنساء، رسالة ماجستير، جامعة مؤتة، صص ٩ ١٠.
- ١٧. ابن سينا، أبو علي، ( ١٩٥٦) جوامع علم الموسيقى، تحقيق زكريًا يوسف، تصدير ومراجعة أحمد فؤاد الأهواني ومحمود أحمد الحنفى، المطبعة الأميريّة بالقاهرة.
  - ١٨. بنت الشّاطئ، الخنساء، (د.ت) لبنان، بيروت، دار صادر، ص ٧ ، ٨، ٣٥، ٤٥.
- ۱۹. شيخو، لويس، (۱۹۸۵) أنيس الجلساء في ملخّص ديوان الخنساء، بيروت، المطبعة الكاتوليكيّة للآباء اليسوعيين، بيروت، ص ٠٣. ٢٠. صمّود، حمّادى، (٢٠٠٢) في نظريّة الأدب عند العرب"، تونس، دار شوقي للنّشر، ص ٥٤.
- ۲۱. ابن طباطبا، (۲۰۰۵) عيار الشعر، ط۲، شرح وتحقيق عباس عبد السّاتر، مراجعة نعيم زرزور، لبنان، بيروت، دار الكتب العلمية، ص ۱۰۱. ص ۱۰۱ ۱۱۱.
  - ٢٢. الطّرابلسي، محمّد الهادي، ( ١٩٨١) خصائص الأسلوب في الشوقيات، تونس، منشورات الجامعة التّونسيّة، ص ٨٠.
- ٢٣. الطيّب، عبد الله، ( ١٩٨٩) **المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها**، ط٢، الكوبت، مكتبة جمهورية الكوبت، ص ٤١، ٤٤٣، ٥٣٠.
  - ٢٤. العبد، محمّد، ( ١٩٨٨) إبداع الدلالة في الشعر الجاهلي مدخل لغوي أسلوبي، مصر، دار المعارف، ص ٣٣، ٣٤، ٣٦، ٣٠.
    - ٢٥. عتيق، عمر، ( ٢٠١٤) معجم مصطلحات العروض والقافية، الأردن، دار أسامة للنَّشر والتَّوزيع، ١٥٢.
      - ٢٦. العيّاشي، محمّد، (١٩٩٧) نظريّة الإيقاع في الشّعر العربيّ، ط١، تونس، المطبعة العصريّة.
    - ٢٧. الغزّي، محمّد، ( ١٩٩٦) القافية في الشّعر العربيّ المعاصر، تونس، الحياة الثقافيّة، السنة ٢١، ع٧٧، سبتمبر، ص ٣٦.
- ۲۸. الفارابي، أبو نصر، ( ۱۹۸۱) الموسيقى الكبير، تحقيق وشرح غطاس عبد الملك خشبة، مراجعة وتصدير محمود أحمد الحنفي،
  القاهرة، دار الكتاب العربى للطباعة والنشر.
- ٢٩. ابن قتيبة، أبو محمّد، ( ١٩٨٢) **الشّعروالشّعراءج١**، تحقيق وشرح أحمد محمّد شاكر، القاهرة، دار المعارف.، ص ٣٤٤، ٢٠١.
- ٣٠. القرطاجيّ، حازم، ( ١٩٦٦) منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تقديم وتحقيق محمّد الحبيب بن خوجة، تونس، دار الكتب الشّرقيّة.، ص ٢٥١، ٢٧١، ٢٧٥، ٢٧٦، ٢٨٦، ٢٦٨، ٢٦٩، ٢٨٢، ٥٠٠، ٣٠٠، ٣٠٩.
  - ٣١. كمال الدين، حازم، ( ١٩٩٨) القافية دراسة صوتيّة جديدة، مكتبة الآداب، ميدان الأوبرا، ص ٢٧ ٤١

- ٣٢. الكنديّ، (١٩٦٢) مؤلّفات الكنديّ الموسيقيّة، تحقيق زكريًا يوسف، القاهرة، مطبعة شفيق.
- ٣٣. المسعدي، محمود، ( ١٩٩٦) الإيقاع في السجع العربي محاولة تحليل وتحديد، تونس، مؤسّسات عبد الكريم بن عبد الله.
  - ٣٤. المقدود، محمّد المهدي، (٢٠١٨) الإيقاع عند العرب إدراكا وإجراء، مجلّة إبلا، عدد ٢٢٢. صص ٦٣ ٦٤.
- ٣٥. الواد، حسين، (١٩٩١) المتنبي والتّجربة الجماليّة عند العرب، بيروت، المؤسّسة العربيّة للدّراسات والنّشر ودار سحنون للنشر والتّوزيع، تونس، ص: ٢٨٧ ٢٩٧.
  - ٣٦. ورتاني، خميّس، (٢٠١٦) نحو إيقاعيّة عربيّة جديدة، تونس، ط١، مسكيلياني للنّشر والتّوزيع، ص١٢.

#### ثانياً: المراجع الأجنبية:

- [1] Dessons. Gérard et Meschonnic, Henri, *Traité du rythme des vers et des proses*, Ed. Dunod, Paris, (1998).
- [2] Jakobson. Roman, Huit questions de poétique, Editions du Seuil, Paris, (1977).
- [3] Meschonnic. Henri, Critique du rythme, éd, Verdier, (1982).



#### المجلة الدولية للدراسات اللغوية والأدبية العربية

#### International Journal for Arabic Linguistics and Literature Studies (JALLS)

Journal Homepage: https://www.refaad.com/views/JALS/home.aspx ISSN: 2663-5860(Online) 2663-5852(Print)



#### The Characteristics of Rhythm in Alkhansa's Poem

#### Mohamed Saleh Al- Hamraoui

Higher Institute of Humanities, University of Tunis Al-Manar, Tunis mohamed.hamraoui.beja@gmail.com

Received Date: 9/5/2020 Accepted Date: 7/6/2020 DOI: https://doi.org/10.31559/JALLS2020.2.2.3

Abstract: In this paper, we shall focus on the characteristics of the rhythm in female poetry through Alkhansa's poem as a case study. We have theoretically defined this term through referring to ancient and modern philosophers and critics who have tackled this issue both in the Arab and Western world. Then, we have selected a few studies that we consider useful. We have selectively introduced the poetess in a way that serves our objectives by scrutinising critics 'view of her and their focus on her areas of excellence. Practically, we have examined the potential of the prosody approach, deeply entrenched in the model paradigm, to get the better of rhythm. Ellipsis and substitution allowed for some rhythmic variety. Grammar and rhetoric seem to have built a various rhythm, which reinforces the rhythmic paradigm. This has given us the impression that the distinctiveness of the rhythm of parallelism in Alkhansa's poetry has set her on top of a highly masculine school. We can safely advocate the masculinity of women and their good mastery of the model rhythm and their ability to deconstruct and enrich it by recurring to rhyming and oscillating between rising and falling tones on the one hand and various rhythms which combine strength and weakness and gain a deeper meaning from the use of metonymy. It seems that the oscillation between composition and discourse has revealed a link between rhythm and the speaker's state of mind whether it is calm or tense.

**Keywords:** Rhythm; Narrated; rhyme; section; beginning; Up tone; Flat tone, differentiation; Symmetry; Uniqueness; weight; lightness; Repetition; parallelism; The breadth of meaning.

#### References:

- [1] Al'bd. Mhmd, Ebda'e Aldlalh Fy Alsh'r Aljahly Mdkhl Lghwy Aslwby, Msr, Dar Alm'arf., (1988), pp. 33, 34., 36, 37.
- [2] 'tyq, 'mr, M'jm Mstlhat Al'rwd Walqafyh, Alardn, Dar Osamh Llnshr Waltwzy'., (2014), 152.
- [3] Al'yashy. Mhmd, Nzryh Aleyqa' Fy Alsh'r Al'rby, T1, Twns, Almtb'h Al'sryh, (1997).
- [4] Alarbly. Abw Alhsn, Ktab Alqwafy, Thqyq Wdrash 'bd Almhsn Fraj Alqhtany, T1, Alshrkh Al'rbyh Llnshr Waltwzy', 77, (1997).
- [5] Anys. Abrahym, Mwsyqa Alsh'r, Byrwt, Dar Alqlm, (1972), pp. 273.
- [6] Astytyh. Smyr Alshryf, Alaswat Allghwyh R'eyh 'dwyh Wntqyh Wfyzya'eyh, T1, Alardn, Dar Wa'l Llnshr Waltwzy', (2003), pp. 103.
- [7] Bn Baly. Mhmd, Alasalyb Aleyqa'yh Lblaghh Alsh'r, Mjlt Alt'lymyh, '14, Mj 5, Jam't Jylany Alyabs, Sydy Bl'bas, Aljza'r, (2018), 27.
- [8] Dessons. Gérard et Meschonnic, Henri, *Traité du rythme des vers et des proses*, Ed. Dunod, Paris, (1998).
- [9] Dhynh.Abtsam, Bnyt Alkhtab Alsh'ry Fy Dywan 'lqmh Bn 'bdh Alfhl, Rsalt Majstyr, Bskrh, Jam't Mhmd Khydr, (2003- 2004), pp. 28.

- [10] Ekhwan Alsfa', Rsa'l Ekhwan Alsfa, Byrwt, Dar Byrwt Lltba'h Walnshr, (1957).
- [11] Alfaraby. Abw Nsr, Almwsyqa Alkbyr, Thqyq Wshrh Ghtas 'bd Almlk Khshbh, Mraj'h Wtsdyr Mhmwd Ahmd Alhnfy, Alqahrh, Dar Alktab Al'rby Lltba'h Walnshr, (1981).
- [12] Alghzy. Mhmd, Alqafyh Fy Alsh'r Al'rby Alm'asr, Twns, Alhyah Althqafyh, Alsnh 21, '77(1996), Sbtmbr, pp. 36.
- [13] Hazm 'ly Kmal Aldyn, Alqafyh Drash Swtyh Jdydh, Mktbt Aladab, Mydan Alawbra, (1998).
- [14] Hmd. Mhmwd, Alwjh Aldlaly Lleyqa' Fy Tjrbt Sma' 'ysa, Mjlt Nzwa, M'sst 'man Llshafh Walnshr Wale'lan, '100, (2019).
- [15] Abn J'fr. Qdamh, Nqd Alsh'r, Thqyq Wt'lyq Aldktwr 'bd Almn'm Khfajy, Lbnan, Byrwt, Dar Alktb Al'lmyh, pp. 179, 180, 80.
- [16] Aljahz, Albyan Waltbyn, J1, Thqyq 'bd Alslam Harwn, Alqahrh, Mktbt Alkhanjy, (1961), pp. 116.
- [17] Jakobson. Roman, *Huit questions de poétique*, Editions du Seuil, Paris, (1977).
- [18] Aljhad. Hlal, Jmalyat Alsh'r Al'rby, Drash Fy Flsft Aljmal Fy Alw'y Alsh'ry Aljahly, T1, Byrwt, Mrkz Drasat Alwhdh Al'rbyh, (2007), pp.107.
- [19] Jrbw'. S'ydh, Jmalyat Aleyqa' Fy Sh'r Alkhnsa', Shhadt Almajstyr, Aljza'r, Jam't Mhmd Bwdyaf Balmsylh, (2015).
- [20] Kmal Aldyn. Hazm, Alqafyh Drash Swtyh Jdydh, Mktbh Aladab, Mydan Alawbra, (1998), pp. 27-41.
- [21] Alkndy, M'lfat Alkndy Almwsyqyh, Thqyq Zkrya Ywsf, Alqahrh, Mtb't Shfyq, (1962).
- [22] Meschonnic. Henri, Critique du rythme, éd, Verdier, (1982).
- [23] Almqdwd, Mhmd Almhdy, Aleyqa' 'nd Al'rb Edraka Wejra', Mjlt Ebla, 'dd 222(2018), pp. 63-64.
- [24] Alms'dy. Mhmwd, Aleyqa' Fy Alsj' Al'rby Mhawlt Thlyl Wthdyd, Twns, M'ssat 'bd Alkrym Bn 'bd Allh, (1996).
- [25] Alqrtajny. Hazm, Mnhaj Alblgha' Wsraj Aladba', Tqdym Wthqyq Mhmd Alhbyb Bn Khwjh, Twns, Dar Alktb Alshrqyh., (1966), pp. 251, 271, 275, 276, 283, 268, 269, 282, 305, 306, 309.
- [26] Abn Qtybh.Abw Mhmd, Alsh'r Walsh'ra'j1, Thqyq Wshrh Ahmd Mhmd Shakr, Alqahrh, Dar Alm'arf., (1982), pp. 344, 201.
- [27] Abn Rshyq, Al'mdh Fy Mhasn Wadabh Wnqdh, J2, Thqyq Mhmd Mhy Aldyn 'bd Alhmyd, T5, Byrwt, Dar Aljyl, (1981), pp. 26.
- [28] Bnt Alshat'. Alkhnsa', Lbnan, Byrwt, Dar Sadr, pp. 7, 8, 35, 45.
- [29] Shykhw. Lwys, Anys Aljlsa' Fy Mlkhs Dywan Alkhnsa', Byrwt, Almtb'h Alkatwlykyh Llaba' Alysw'yyn, Byrwt, (1985), pp. 3.
- [30] Alsjlmasy. Abw Alqasm, Almnz' Albdy' Fy Tjnys Asalyb Albdy', Thqyq Al'lal Ghazy, Alrbat, Mktbt Alm'arf, (1980), pp. 407.
- [31] Abn Slam. Mhmd, Tbqat Fhwl Alsh'ra', J1, Qrah Wshrhh: Mhmwd Mhmd Shakr, Msr, Mtb't Almdny., pp. 203.
- [32] Alslmy. Slym, Alswrh Alfnyh Fy Sh'er Alkhnsa', Rsalt Majstyr, Jam't M'th, (2009), pp 9- 10.
- [33] Smwd. Hmady, Fy Nzryh Aladb 'nd Al'rb", Twns, Dar Shwqy Llnshr, (2002), pp. 54.
- [34] Abn Syna. Abw 'ly, Jwam'e 'lm Almwsyqa, Thqyq Zkrya Ywsf, Tsdyr Wmraj't Ahmd F'ad Alahwany Wmhmwd Ahmd Alhnfy, Almtb'h Alamyryh Balqahrh, (1956).
- [35] Abn Tbatba, 'yar Alsh'r, T2, Shrh Wthqyq 'bas 'bd Alsatr, Mraj't N'ym Zrzwr, Lbnan, Byrwt, Dar Alktb Al'lmyh, (2005), pp. 21., 102 111.

- [36] Altrablsy. Mhmd Alhady, Khsa's Alaslwb Fy Alshwqyat, Twns, Mnshwrat Aljam'h Altwnsyh, (1981), pp. 80.
- [37] Altyb. 'bd Allh, Almrshd Ela Fhm Ash'ar Al'rb Wsna'tha, T2, Alkwyt, Mktbt Jmhwryh Alkwyt, (1989), pp. 41, 443, 530.
- [38] Alwad, Hsyn, (1991) Almtnby Waltjrbh Aljmalyh 'End Al'erb, Byrwt, Alm'essh Al'erbyh Lldrasat Walnshr Wdar Shnwn Llnshr Waltwzy'e, Twns, S: 287 297 .
- [39] Wrtany, Khmys, (2016) Nhw Eyqa'eyh 'Erbyh Jdydh, Twns, T1, Mskylyany Llnshr Waltwzy'e, S 12.



#### المجلة الدولية للدراسات اللغوبة والأدبية العربية

# International Journal for Arabic Linguistics and Literature Studies (JALLS)

Journal Homepage: https://www.refaad.com/views/JALS/home.aspx ISSN: 2663-5860(Online) 2663-5852(Print)



### الرومانسية كمذهب أدبي وفكر تنويري

#### بدرالدين القاسمي

باحث بسلك الدكتوراه - كلية الآداب والفنون- جامعة ابن طفيل- المغرب badreddine.e@yahoo.com

تاريخ استلام البحث: ٢٠٢٠/٥/٣٠ تاريخ قبول البحث: ٢٠٢٠/٦/٢٠ تاريخ المتلام البحث: ٢٠٢٠/٥/٣٠ تاريخ المتلام البحث: ٢٠٢٠/٥/٣٠

#### الملخص:

تهدف هاته الورقة إلى الإحاطة بالمدرسة الرومنسية كنظرية أدبية ورؤية فلسفية، وذلك من خلال الارتكاز على المعطى التاريخي. وقد خلصنا إلى أن تعريف الرومنسية يطرح إشكالية معرفية، من جهة تشكل المذهب بشكل تدريحي وفي أماكن متفرقة في أوروبا، ومن جهة أخرى تداخل مجموعة من المصادر في تشكيل معالمه ومبادئه، منها ما هو فكري فلسفي محض، ومنها ما هو تاريخي ومجتمعي صرف. وعموماً ارتبط هذا المذهب بالثورة البرجوازية في ولادته بدعوته للتحرر من كل القيود التراثية متجاوزاً المحدود إلى اللامحدود. لكن مع ما عاشته فرنسا من تحولات تمثلت خصوصاً في غياب الاستقرار السياسي والإجهاز على مكاسب الثورة ومبادئها أصبح ضرورياً العودة إلى الواقع والانخراط في القضايا المجتمعية الراهنة.

الكلمات المفتاحية: الرومنسية؛ الذات؛ الطبيعة؛ الخيال؛ الثورة.

@\_0

#### المقدمة:

لا يمكن اعتبار الرومنسية حركة أدبية إنما هي نظرية فنية ومذهب فكري تجديدي جاء كردة فعل على التراث الكلاسيكي المتسم بالقواعد والمبادئ الصارمة المستسقاة من الذاكرة الإغريقية والخاضعة لسلطة العقل (Jean et Pierre, 2007) والنافية للوجدان. وهي أيضاً استجابة لواقع حضاري متأزم وبشع دفع بالذات إلى الهروب من المحدود إلى اللامحدود مطلقة بذلك العنان للخيال والذات. وبالنظر لكونها نشأت بشكل متدرج ومتباين في أجزاء كثيرة من أروبا خلال حوالي قرن من الزمن، فانه من الصعب الإحاطة بالمفهوم في شموليته.

#### إشكالية البحث:

في الغالب ينظر للرومنسية على أنها حركة أدبية فقط تقتصر على الشعر والرواية، لكن بوضع المفهوم داخل إطاره التاريخي والفكري يتضح أننا بصدد نظرية وتصور فكري و رؤية فلسفية حداثية.

#### أسئلة البحث:

سنحاول من جهة وضع مفهوم الرومنسية في سياقه التاريخي والفلسفي، والبحث عن أهم العوامل المساهمة في نشأته. أما من جهة أخرى سنعمل على إبراز أهم خصائص هذا المذهب على المستوى الأدبى.

#### أهمية البحث:

في تقديرنا تكمن قيمة وأهمية هاته الورقة في محاولتها تحديد مفهوم الرومانسية كمذهب أدبي وفكر تجديدي وذلك من خلال ربط نشأتها بمجموعة من الظروف سواء تاريخية اجتماعية أو فلسفية فكرية التي ساهمت بشكل كبير في تشكيل لبناتها الأساسية. بالإضافة، إلى إحاطتنا الاهتمام بخصائصها الجمالية والموضوعاتية المختلفة والمتنوعة غاية استيعاب مدى إسهامها في خلق رؤى جديدة للإبداع بعيداً عن القوالب الكلاسيكية المعقدة والصارمة الكابحة للوجدان.

#### منهجية البحث:

حاولنا في هذا البحث اعتماد منهج سوسيوتاريخي، حيث ربطنا نشأة الرومنسية وأفولها بجملة من العوامل ذات الطابع التاريخي والثقافي. كما أننا عملنا على الإحاطة بالجوانب والخصائص الجمالية والفنية لهذا المذهب.

#### الإطار النظرى:

صدرت حول الرومنسية مجموعة من الدراسات بمختلف اللغات، من أهمها دراسة لبول لفارغ Paul Lafargue بعنوان "أصول الرومنسية: (Jean, 1970) لكاتها (Paul, 1896). وكتاب "دراسة حول الرومنسية: (Jean, 1970) لكاتها الثورية: (Paul, 1896) بعنوان: "غوتي: الرومنسية السوداء من بودلير مارلين مونصو". وهي في Richard بعنوان: "غوتي: الرومنسية السوداء من بودلير مارلين مونصو". وهي في مجملها دراسات حاولت مقاربة الرومنسية على أساس أنها حركة أدبية من خلال التركيز على مجموعة من التجارب الإبداعية لروادها. وعلى عكس ما ذهبت إليه هاته الدراسة، فإننا نأمل من خلال هذا المقال أن نعرف بالرومنسية على أنها إلى جانب كونها تيار أدبي فهي أيضا امتداد لفكر تنوبري تجديدي.

#### سياق النشأة الظهور:

ارتبطت الرومنسية في نشأتها في أوروبا عموماً وفرنسا على وجه الخصوص بعدة ظروف، فمن جهة وفرت النظريات الفلسفية العديدة أرضية فكرية لولادة نفس إبداي متحرر، مثلا مع جون جاك روسو J.J. Rousseau الذي كان يطمئن للطبيعية (Diderot باعتبارها مكانا يخلو من الظلم والقوانين الجائرة والتفاوت الطبقي، وفلسفة فولتير Voltaire الفري من ديدرو Diderot المتشبعة بالتحرر الفكري من المعتقدات الخرافية والعبودية، والتي ساهمت بشكل كبير في تغذية الذهن الفرنسي، بالإضافة إلى نظرية التعبير، للفيلسوف الألماني ايمانويل كانط Emmanuel Kant، التي ترى أن الفن إدراك شعوري وتملك عاطفي لا يحتكم لصيغة عقلانية أو منطقية. دون أن نغفل الدور الذي لعبه دعاة التجديد والانعتاق من قيود المحاكاة والتقليد، فما يعرف بمعركة القدماء والحداثيين خلال نهاية القرن السابع عشر وبداية القرن الثامن عشر. وقد ذكر الفيلسوف الفرنسي برتراند راسل Pertrand Rossel بهذا الصدد: "إن بين الحركة الرومانتيكية وحركة التنوير علاقة تذكرنا في نواحٍ معينة بالنظرة الديونيزية في مقابل الأبولونية. فجذورها ترجع إلى ذلك التصور المصطبغ بصبغة مثالية، والذي كوّنه عصر النهضة عن اليونان القديمة؛ وقد تطورت الحركة في فرنسا خلال القرن الثامن عشر بحيث أصبحت عبادة للانفعالات، وكانت في هذا التطور تمثل رد فعل على الموضوعية الباردة المترفعة لدى المفكرين العقليين"(برتر اند، ۱۹۸۳)

أما على المستوى الاجتماعي والسياسي، فالمذهب وليد الثورات البرجوازية التي اكتسحت أروبا، خصوصاً الثورة الفرنسية التي اندلعت سنة ١٧٨٩ كصرخة مناهضة للاستبداد والاستغلال والضرائب المجعفة التي أثقلت كاهل المواطنين، ومنددة أيضاً بالفساد والامتيازات الممنوحة للنبلاء المكرسة للاعدالة واللامساواة، إذ أن الطبقة البرجوازية رأت أن طبقة النبلاء تستنزف خزينة الدولة في الإنفاق المسرف والولائم الفخمة. وهكذا نال الشعب بعد الثورة دفعة قوية نحو الحرية، وأحاط بالاكليروس وألغو الامتيازات الإقطاعية. لتبرز نخبة جديدة تسلمت مقاليد السلطة، وأفرجت عن أول وثيقة آنذاك تدعو إلى احترام حقوق الإنسان والمواطن. وقد رافق هذا التطور تصاعد القوميّات وشعور الأدباء بغني الألوان المحليّة وضرورة العودة إلى المنابع الحيّة للإلهام.

من جهة جاءت الرومنسية كرد فعل على الميكانيكية والمادية التي أفرزتها الثورة الصناعية وما رافقها من إفراغ للقيم المجتمعية والثقافية من محتواها الأخلاق، ومن جهة أخرى جاءت كردة فعل على المدرسة الكلاسيكية التي سعت إلى إعادة إحياء التراث اليوناني عبر محاكاته من خلال تطبيق القوالب الأدبية والقواعد النقدية التي وردت في كتاب فن الشعر وفن الخطابة لأرسطو معتبرين أن العقل هو المعيار لفلسفة الجمال في الأدب.

#### الإرهاصات الأولى لنشأة الحركة بأروبا:

من السائد أن الرومنسية الفرنسية تأثرت بنظيرتها الألمانية، فالرائج أن بعض النقاد والأدباء الألمان يرجح أن لهم الفضل في الترويج والدعوة إلى الذوق الأدبي الجديد سواء من خلال تطوير الكلاسيكية أو الانسلاخ عنها. لكن حين نتأمل في تاريخ الأفكار الأدبية تجد أن فرنسا كانت تملك كل المقومات سواء الفكرية أو الثقافية لتحمل في رحمها خلجات الرومنسية رغم أنها تشربت لسنوات طوال من أصول

مصطلح اطلق على الطبقة الدينية بأروبا.

المذهب الكلاسيكي. وفي تقديرنا الشخصي تعود ملامح التجديد في الأدب الحديث إلى كورناي Corneille في مسرحيته "لوسيد" سنة Boileau على اختراق مجموعة من أعراف المسرح اليوناني القديم، لتنطلق بعده خصومة بين القدماء بقيادة بوالو les contes de ma والمحدثين المتشبثين بفكرة التحرر من قبضة العبقرية اليونانية بريادة شارل بيرو المعروف بمجموعته الحكواتية " wère Oye التي كان يدعي من خلالها أنها تلائم العبقرية الشعبية الحديثة لفرنسا بغية تعويض الميثولوجيا اليونانية.

عموماً بروز الرومنسية كمذهب لم يكن عفوياً أو وليد اللحظة إنما تم التأسيس له عبر سنوات عدة، من خلال التراكم الزاخر بالأعمال والنظريات الأدبية لمجموعة من المفكرين خصوصاً المتنورين منهم، ونخص بالذكر:

• جون جاك روسو J.J. Rousseau : وهو واحد من رموز فكر الأنوار الذي لعبت كتابته دوراً مهماً في تغذية الوعي الفرنسي قبيل الثورة وما بعدها. وكانت روح الرومنسية تجري في عروقه وبالرغم من إيمانه بالعقل والفكر والجدل، إلا أنه انعطف في كثير من كتاباته من قبيل "Émile ou l'éduction" كما يظهر في قوله:

" مرزمن كنت أعتقد فيه أن البحث عن الحقيقة وحده كاف لأن يكون شرف الإنسانية؛ وكنت أحتقر الإنسان العادي الذي لا يُدرك شيئا؛ وقد دفعني روسو إلى الطريق الصحيح؛ لقد تلاشى هذا الحكم الأعمى وتعلمت احترام الطبيعة الإنسانية، ولقد اعتبرت نفسي أقل فائدة بكثير من العامل البسيط، إذ لم أعتبر أن فلسفتي من الممكن أن تُساعد البشر على إثبات حقوقه الإنسانية" (إبراهيم، ١٩٨٨)

وكان لروايته العاطفية "La nouvelle Héloïse" أثر كبير في تطوير حركة ما قبل الرومنسية، حيث تتغنى بالمشاعر الوجدانية للشخوص. فيي تحكي قصة عشق دارت بين "الويز" المنحدرة من الطبقة النبيلة ومعلمها "سان برو" من أصول متواضعة. مما حتم عليهما إبقاء علاقتهما سرية، نظراً طبعاً للتفاوت الطبقي بينهما. وبما أن القناعات المجتمعية ترفض مثل هاته العلاقات، قرر سان بيرو مغادرة سويسرا إلى باريس ثم إلى لندن. فبدأت من هنا مراسلات بينهما، لتكتشف عائلتها بهاته العلاقة، فأقنعتها بالزواج برجل أخر، ولكونها لم تستطع نسيان حبيها اعترفت لزوجها بهذا السر.

- بومرشي Beaumarchais: عرف بأعماله الدرامية خصوصاً مسرحية le barbier de Séville ،le mariage de figaro وأيضا الدرامية خصوصاً مسرحية mère coupable ديث حاول المزج بين الحب والمرح في قالب درامي ساخر (موسوعة لاروس).
- جيرمين نيكر: المعروفة باسم مدام دوسطيل Madame de Staël، كان لكتابها (من ألمانيا) الصادر عام ١٨٠٢ ومؤلفها (من ألمانيا) الصادر عام ١٨٠٠ دور كبير في التنظير الرومانسي، إذ كانت لها نزعة واضحة نحو الحربة.

#### أعمدة الرومنسية بفرنسا:

أما عن اهم أعمدة التيار الرومانسي بفرنسا فنخص بالذكر:

• فيكتور هوجو Victor Hugo: عرف في فرنسا بكونه شاعراً ثم روائياً وأخيراً مسرحياً. صرح في مقدمة مسرحيته Cromwell أن للمؤلف الحق في عدم الانصياع لأي قاعدة غير قواعد خياله(Victor,1912). جاء شعره غزيراً بنزعة الوجدانية يفيض بالأحاسيس والعواطف إلى درجة المبالغة، بل لا يسع المرء أن يحمل كل المرارة المنبعثة من شكواه على محمل المعاناة الصّادقة:

غداً...وقبيل الشروق سأمضى إليكِ

وأعرف أنكِ تنتظرين قدومي

وأعبرُ ذاك الجبل

وأجتاز تلك المروجَ ولن أتأخر عنكِ كثيراً

سأمضى أراقب ما في خيالي

ولست أبالي بما يتراءى ولا ما يضجّ

وحيداً غربباً ذراعاي مضمومتان ورأسي محدب

أسفاً... نهاري كليلي

ولن أتطلع نحو المساء يُساقط ذهباً

ولا للزوارق تأوى بعيداً إلى " هارفلير"

وحين أجيئكِ سوف أكلل قبركِ

<sup>٬</sup> مسرحية مأساوية كوميدية قدمت لأول مرة بمسرح الماريه سنة ١٦٣٧. وكانت سببا في قيام خصومة باتهام كاتبها بعدم احترامه قواعد المسرح الكلاسيكي.

٢ مجموعة تضم ثمانية حكايات صدرت سنة ١٦٩٧ ، وتعد واحدة من بين أنجح قصص الأطفال .

بالأغصن اليانعة (Victor, 1993)

• لامرتين Lamartine: يعد ديوانه "تأملات شعرية" باكورة إبداعه، تناول فيه مختلف تجاربه. والمثير أن الدفق الشعري عند لامارتين يتحلّى بأهم خصائص الرومانسية، كون كتاباته نابعة عن تجربة شخصية تطبعها الذّاتية إلى مدى بعيد. وتعد قصيدته "البحيرة" شهادة حية على ذلك:

آه يا بحيرة!

العامُ قد أنهى بالكاد مَسيره

بالقرب من الأمواج الحبيبة

كانت ستراها من جديد

انظري...

ها أنا قد جئتُ وحيدًا

لأجلس فوق هذا الصخر (Alphonse, 1820)

ألفريد دو ميسي Alfred de Musset: من أبرز أشعاره الغنائية "رولاً" وهي أربع قصائد مطولة: (ليلة مايو، وليلة ديسمبر، وليلة آب، وليلة أكتوبر) وأجملها الأولى والأخيرة:

أحب! - هي الكلمة التي تفشيها الطبيعة

إلى الربح التي تحملها، إلى الطائر الذي يتبعها!

تنهد الظلام أن الأرض سَتُدفعُ

عندما تقع في الليل الأبدي!

أوه! يُهمس بها في أجوائك المقدسة،

في نجوم الصباح، تلك الكلمة الحزينة والساحرة(Alfred, 1857)

#### الخصائص الفنية والجمالية:

إن أهم ما ميز التجارب الرومنسية سواء على المستوى الجمالي أو الفني، نستحضر ما يلي:

- رد الاعتبار إلى الذات عبر الاحتفال بالنفس البشرية والاهتمام بالوجدان والعواطف الشيء الذي جعل تصويرهم إيحائياً وصياغتهم اللغوية أنيقة رقيقة منسجمة مع الدفق الشعوري.
- الاحتفاء بالطبيعة المعبرة عن الحالة البدائية والفطرية الغريزية للإنسان والمغلاة في الخيال والنفور من الواقع والهروب إلى عوالم متخيلة.

#### خلاصة: عن تلاشى الرومنسية

كانت الرومنسية نتاج فترة تاريخية مريرة وقلقة، فضلت فيها الأقلام الهروب من الواقع في اتجاه الطبيعة. فكان النقاد ينظرون إلى الرومنسيين على أنهم منطوون ذاتياً على أنفسهم، متغاضين عن مشاكل المجتمع وقضاياه. فالنزعة الرومنسية المبنية على التحرر أصبحت أكثر فردية وذاتية على حساب الجماعة والموضوعية. كما أن تعدد الاتجاهات داخل الرومنسية نفسها، وتضارب الآراء بين الأدباء حول مجموعة من المبادئ والمواقف بخصوص مسألة قيمة الخيال في الإبداع، وإمكانية معالجة الحرمان بالتوجه للطبيعة وغيرها، أدى إلى استنزاف هذا المذهب. هذا فضلاً عن بعض الأعمال الأدبية التي انحرفت عن النظام القيمي وتنافت مع التصور الكنسي إذ بدأ ينظر لها كسم فاسد للأخلاق. وعلاوة على ذلك، لف الغموض حسب بعد النقاد المضامين الشعرية بسبب الاعتماد على لغة إيحائية ورمزية، دون أن ننسى الإشارة إلى أن جزءاً كبيراً من هاته المضامين نفسها جاء سلبياً و غارقاً في اليأس والتشرد الدائم والألم الحاد والعزلة والتشاؤم خصوصاً بعد الإجهاز على مكتسبات الثورة و أمالها. كما أنه كان لظهور مدارس أدبية جديدة من قبيل البرناسية والواقعية "التي جاءت كرد فعل ضد الرومنسية دور كبير في تلاشي هاته الأخيرة.

/4

<sup>ً</sup> مدرسة شعربة فرنسية ظهرت حوالي منتصف القرن التاسع عشر وكان طيوفي لغوتي رائدها وهو صاحب نظرية الفن من اجل الفن.

<sup>°</sup> الواقعية تيار ادبي جاء كردة فعل على الرومنسية، يعتبر بلزاك رائده.

#### المراجع:

#### أولاً: المراجع العربية:

- ١. أبراش، أ.، (١٩٩٨) تاريخ الفكر السياسي من حكم ملوك الآلهة إلى نهاية عصر النهضة، ط١ المغرب: شركة بابل للطباعة والنشر الطبعة الثانية.
  - ٢. راسل، ب.، (١٩٨٣) حكمة الغرب،ط١ الكويت: مجلة عالم المعرفة.

#### ثانياً: المراجع الأجنبية:

- [1] Guichet. J-L., *L'homme et la nature chez Rousseau, un homme absolument isolé ou détenteur déjà d'une certaine culture?* Revue des sciences philosophiques et théologiques (Tome 86), (2001), pp 69 à 84.
- [2] Hugo. V., *Œuvres complètes : Cromwell, Hernani*. Librairie Ollendorff. Volume 23, Théâtre, tome I (1912), pp 7 à 51.
- [3] Hugo. V., *Œuvres poétiques*, tome 2 : Les châtiments, Les contemplations, Paris : Gallimard, (1993).
- [4] Jean-Charles Darmon. J-C. & Force. P., I*ntroduction*. Dans Revue d'histoire littéraire de la France. 107(2) (2007), 261 à 271.
- [5] Lafargue.P., Les origines du Romantisme. Étude critique sur la période révolutionnaire, Le Devenir social, 2e année, nº 7, juillet (1896), p. 577 à 607.
- [6] Lamartine. A., Les méditations poétiques, Paris : Les éditions seuil, (2005).
- [7] Musset. A., *Poésies nouvelles (1836-1852)*, Charpentier, (1857), pp 10 à 27.
- [8] Richard. J-P., Études sur le romantisme, Paris : Éditions du Seuil, (1970).



#### المجلة الدولية للدراسات اللغوية والأدبية العربية

# International Journal for Arabic Linguistics and Literature Studies (JALLS)

Journal Homepage: https://www.refaad.com/views/JALS/home.aspx ISSN: 2663-5860(Online) 2663-5852(Print)



#### Romanticism as literary Doctrine and Enlightenment Thought

#### Badreddine Al Qasimi

PhD Researcher, College of Arts and Arts, Ibn Tufail University, Morocco badreddine.e@yahoo.com

Received Date: 30/5/2020 Accepted Date: 20/6/2020 DOI: https://doi.org/10.31559/JALLS2020.2.2.4

**Abstract:** The concept of romanticism poses an epistemological obstacle, on the one hand this doctrine was formed gradually and in separate places in Europe, and on the other hand, multiple sources, philosophical-intellectual or sociohistoric, overlap in the formation of its specificities and principles. However, this doctrine remains linked to the bourgeois revolution in its birth, calling for the release of all traditional restrictions, crossing the borders of infinity. But with the transformations that France has known, notably the absence of political stability and the evil of the century. The return to reality has become as necessary as the commitment to current societal challenges.

Keywords: romance; self, nature, imagination, revolution.

#### References:

- [1] Abrash. A., Tarykh Alfkr Alsyasy Mn Hkm Mlwk Alalhh Ela Nhayh 'sr Alnhdh, T1 Almghrb: Shrkt Babl Lltba'h Walnshr Altb'h Althanyh, (1998).
- [2] Rasl. B., Hkmh Alghrb, T1 Alkwyt: Mjlt 'alm Alm'rfh, (1983).
- [3] Guichet. J-L., *L'homme et la nature chez Rousseau, un homme absolument isolé ou détenteur déjà d'une certaine culture?* Revue des sciences philosophiques et théologiques (Tome 86), (2001), pp 69 à 84.
- [4] Hugo. V., *Œuvres complètes : Cromwell, Hernani*. Librairie Ollendorff. Volume 23, Théâtre, tome I (1912), pp 7 à 51.
- [5] Hugo. V., Œuvres poétiques, tome 2 : Les châtiments, Les contemplations, Paris : Gallimard, (1993).
- [6] Jean-Charles Darmon. J-C. & Force. P., I*ntroduction*. Dans Revue d'histoire littéraire de la France. 107(2) (2007), 261 à 271.
- [7] Lafargue.P., Les origines du Romantisme. Étude critique sur la période révolutionnaire, Le Devenir social, 2e année, nº 7, juillet (1896), p. 577 à 607.
- [8] Lamartine. A., Les méditations poétiques, Paris : Les éditions seuil, (2005).
- [9] Musset. A., *Poésies nouvelles (1836-1852)*, Charpentier, (1857), pp 10 à 27.
- [10] Richard. J-P., Études sur le romantisme, Paris : Éditions du Seuil, (1970).